

#### فصلية تصدر عن



السنة الواحدة والعشرون العدد السادس والثمانون / صيف 2022 No. 86

مدير التحرير:

رائــــف زريــــق

محرران مشارکان:

هندة غانم

وليد حباس

الهيئة الاستشارية: إيمان نحاس مرام مصاروة

مهند مصطفى ميخائيل كريني

نبيل الصالح

المراسلات: «مدار» - فلسطين - رام الله - الماصيون - عمارة ابن خلدون

ص.ب: 1959 رام الله 🗹 Markaz.madar

Madarcenter01 02-2966201

Soundcloud.com/madarcenter

الاشتراكات السنوية: 20 دولاراً للأفراد - 30 دولاراً للمؤسسات (تشمل نفقات البريد) الاخراج والطباعة: مؤسسة الأيام - رام الله - فلسطين

# كلمة في البداية

### مدن الساحل «المختلطة»: التهويد ومواجهته

#### المقدمة

يركز العدد الحالى على الاستيطان المتجدد في قلب مدن الساحل الفلسطينية التي هُجر منها معظم أهلها الأصلانكن عام ١٩٤٨ وبقت فيها أقلت فلسطينية عربية تحاول الحفاظ على هويتها، وتشكل حارسًا لذاكرة المكان: ياف وحيف والله والرملة وعكا. في العام ٢٠٢١، كشفت هبة أيار وما رافقها من مواجهات في الداخل الفلسطيني عمـق التصدعـات القوميـة والاجتماعيـة والاقتصاديـة التـى تشهدها المدن الساحلية الفلسطينية التي يطلق عليها في الخطاب الإسرائيلي "المدن المختلطة"، نظرًا لأنه يسكنها عرب ويهود يُسوّق سكنهم المختلط كتعبير عن التسامح والحياة المستركة الهادئة. تفاقمت خلال العقدين الأخيرين هذه التصدعات بسبب التضييق الإسرائيلي المنهج على الفلسطينيين في المدن الساحلية، وهو تضييق تتقاطع فيه أنشطة الأنوية التوراتية الاستيطانية (التي تنتهج سياسة استيطان القلوب)، ورأس المال اليهودي (الذي ينتهج سياسات الاستطباق الزاحف (creeping gentrification والبلديات الإسرائيلية (التي تتحكم بالحق في السكن) والمستوى السياسي الذي يخطط من أعلى. يمارس كل هؤلاء اللاعبين، كل من موقعه، سياسات تهويدية تدفع بشكل مباشر أو غير مباشر لترحيل الفلسطينيين من هذه المدن أو على الأقل تحويل حياتهم الاجتماعية إلى حياة غير ممكنة. إن العودة للاستيطان الأيديولوجي الصهيوني داخل إسرائيل من خلال الأنوية التوراتية التي ترسلها الحركة الاستيطانية في تلال الضفة الغربية المحتلة لهو نشاط ذو دلالة مهمة جدًا، ويكشف بدون مواربة جوهر الصهيونية الاستيطاني: الاستيلاء على المزيد من الأرض، سواء كانت أراضي محتلة داخل الضفة الغربية والقدس أو داخل دولة إسرائيل نفسها. في هذا السياق، ينتقل النموذج الاستيطاني الذي طُور في كريات أربع المقامة على أراضي الخليل، على سبيل المثال، ليتحول إلى نموذج للاستيطان في مدن الساحل الفلسطيني. يشير استيراد هذه الممارسات الاستيطانية من الضفة الغربية إلى تسييل «الخط الأخضر»، ويعنى أن

عملية الاحتلال متبادلة: إسرائيل تحتل الضفة وتستوطن تلالها، في المقابل تعود الحركة الاستيطانية بدورها لتحتل إسرائيل. إن استمرار الوجود الفلسطيني في المدن الساحلية يوحي للبعض في اسرائيل وكأن عملية احتلال هذه المدن عمام ١٩٤٨ لم تنته بعد، وأن هناك حاجة لإثبات الوجود اليهودي فيها من جديد، ما يدل على مرحلة جديدة في طبيعة الصراع بين الفلسطينين وإسرائيل: إن سؤال فلسطين أصبح سؤالًا داخليًا في إسرائيل، ومع انهيار الحدود وبهتان الخط الأخضر، فإن الصراع حول جوهر إسرائيل ومستقبل فلسطين تحولا ليكونا وجهين للصراع نفسه. فبعد أن هزمت إسرائيل العواصم العربية عادت لتبحث عن جوهرها لتجد فلسطين تنتظرها هناك. ومن هنا، يأتي العدد الحالي من مجلة «قضايا إسرائيلية» بعنوان يأتي العدد الحالي من مجلة «قضايا إسرائيلية» بعنوان

تحت محور العدد، يأخذنا أمير مخول في مقالته إلى حيف اليسلط الضوء على التحوّلات التي تشهدها المدينة في ظل تراجع الحركة السياسية الفلسطينية المنظمة في المدينة الأكثر تسييسًا. بعد نقده للمفاهيم المستخدمة في توصيف حيف ا باعتبارها مدينة «مختلطة»، يتوقف مخول عند سياسة «التعايش» باعتبارها أداة ضبط وهندسة سياسية. أما ميخال هاس (Michal Hass)، فتنظر في مقالتها القيمة إلى عملية المحو المستمرة في مدينة ياف حتى اليوم. بيد أن المحو في عصر النيوليبرالية يتخذ شكلًا أكثر وحشية من خلال إعادة «تأهيل» الأحياء القديمة و«تجديد» المناطق الحضرية بحيث تتقاطع هياكل الاستعمار مع سياسات السوق النيوليبرالية. تُستعرض هذه التقاطعات بشكل أكثـر تفصيـلًا في مقالـة ياعيـل شـمرياهو \_ يشـورون (Yael Daniel) ودانیئیل مونترسکو (Shmaryahu- Yeshurun Monterescu) التي تركز على تاريخ الأنوية التوراتية في مدينة يافا. من خلال بحثهما المستمر في أنشطة الأنوية التوراتية، تستخلص شمرياهو وزميلها منترسكو بأن هذه الأنويـة أفرزت طرازًا جديدًا من الاستطباق القائم على التعصب القومي، الذي يتمايز عن الاستطباق الليبرالي المعهود.

وتحت محور العدد أيضًا، تقترح علينا يارا السعدي استخدام «الهدم» كمنهج بحثي الكشف عن مصائر المباني الفلسطينية القديمة التي هُوّدت بطرق مختلفة. لحدى السعدي، فإن الهدم كمنهج بحثي يكشف عن هياكل العنف المستخدمة ضد الفلسطينيين، ويوفر وسيلة لتتبع وربط محاولات محو الحيز الفلسطيني على الرغم

من اختلاف هويات المستعمرين وسياساتهم. أما محمد حليم فيأخذنا في مقالته الشيقة إلى أحد مقاهى مدينة اللد، التى تشهد واحدة من أهم مشاريع الاستيطان في القلوب وأكبرها من خلال الأنوية التوراتية التي «تحتلها» وتعيد فرض السيطرة الصهيونية على أحيائها بأسلوب يمزج بين العنف والتخطيط. أما مساهمة خلدون البرغوثي فتركز على «مسيرة الأعلام» التي تسييرها الحركة الاستيطانية في شوارع مدينة القدس كل عام إحياء لذكرى احتلال الشطر الشرقي، و»جبل الهيكل»، ليسرد لنا السياق التاريخي لــولادة مســيرة الأعــلام، والتحــولات التــي شــهدتها هــذه «الاحتفالية الصهيونية الدينية» وصولًا إلى شكلها الحالى. بالإضافة إلى المحور الذي يركز على مدن الساحل الفلسطينية، يضم العدد الحالى مجموعة مميزة من المساهمات المتنوعة الأخرى. في مقالة نوغا وولف (Noga Wolff) المترجمة عن الإنكليزية، تركز المؤلفة على فصل إسرائيل التعسفى بين تدريس الهولوكوست وحقوق الانسان. بينما أن الهولوكوست ما كانت لتحدث لولا الانتهاك الصريح لحقوق الإنسان، والموافقة على هذا الانتهاك من السلطات التي سمحت لنفسها بقتل اليهود وحرقهم وتشريدهم، إلا أن إسرائيل تستثنى أي نقاش حقيقي لحقوق الإنسان أثناء تدريسها للهولوكوست، الأمر الذي يحرم الطلاب من القدرة على فهم الإمكانات القمعية المدمرة للأنظمـة السياسـية الحديثـة (مثـل إسرائيـل)، التـي يعيشون داخلها، وبالتالي يصعب على دارسي الهولوكوست نقد سياسات إسرائيل تجاه الفلسطينيين. أما موشيه بهار

(Moshe Behar) وتسفي بن دور (Zvi Ben-Dor)، فيعودن مسن جديد لطرق «المسألة الشرقية» داخط الصهيونية في أعقاب معرض لتاريخ اليهود الشرقيين في باريس. في رفضهم للمعرض الذي يطبع دولة إسرائيل، يعيد المؤلفان تذكيرنا بالتاريخ الحقيقي لليهود الشرقيين باعتبارهم ضحية أساسية، وليس ثانوية، للاستعمار الاستيطاني الصهيوني. ويقدم وليد حباس مقالة نظرية - منهجية حول نظريات الحدود (border studies) ونظريات مناطق الحدود (borderland studies). تتخذ المقالة شكل مراجعة أدبيات في محاولة لتوسيع النقاش حول علاقات المستعمرا المستعمر في الحالة الفلسطينية من خلال الاستفادة من الأدوات التحليلية وترسانة المفاهيم النظرية التي تقترحها هذه الدراسات.

ويضم العدد بين صفحات زاوية للأرشيف أعدها مالك سمارة من محاضر محادثات ورسائل قديمة بين برانديس، وبلفور، وودرو ويلسون، وجورج غراهام ليكشف الضغوطات الأميركية على بريطانيا للموافقة على ضمّ نهر الليطاني وجبل الشيخ إلى إسرائيل. يورد العدد التعليق النقدي الذي وضعه خالد حوراني على كتاب محمد «جبالي مصيدة المكان: دراسة نقدية لحقل الفنون التشكيلية في إسرائيل» الذي صدر عن مركز «مدار» في أيار التمكيلية على المرائيلية، بالإضافة إلى زاوية حول الأدب الصهيوني.

رائف زريق



#### المركز الفلسطيني للدراسات الإسرائيلية-مدار دعوة الباحثين والباحثات للكتابة في مجلة قضايا إسرائيلية عدد ٨٦ (صيف 2022)

#### إسرائيل والإقليم: إيران، تركيا والعالم العربي

حتى سنوات الثمانينيات، كان يمكن قراءة علاقة إسرائيل بالمنطقة من خلال مدخلين غير منفصلين: المدخل العالمي الذي لعبت فيه الحرب الباردة بين الولايات المتحدة والمعسكر الاشتراكي الدور الأبرز في إعادة تصفيف التحالفات على صعيد المنطقة، وفي صياغة فلسفة إسرائيل المتعلقة بسياساتها الخارجية. والمدخل الإقليمي، بحيث أن التوترات التي جمعت إسرائيل مع دول «طوق مع دول «الطوق» (مصر، الأردن، لبنان، السعودية، العراق)، دفعتها نحو البحث عن علاقات استراتيجية مع دول «طوق الطوق» (تحديدًا، ايران وتركيا وإثيوبيا). لكن منذ ذلك الوقت، جرت مياه كثيرة في نهر الشرق الأوسط، ابتدأت بتوقيع اتفاقيات المتراتجية مع دول عربية بموجب اتفاقيات أبراهام، مرورًا بانتهاء الحرب الباردة وبروز الولايات المتحدة كقطب أوحد قبل أن تتراجع هذه المكانة مع صعود الصين وروسيا كدول ذات تأثير متزايد في المنطقة.

ثمة العديد من التغييرات الدراماتيكية التي تترك مسألة فهم علاقة إسرائيل بالإقليم مسألة مفتوحة أمام العديد من السيناريوهات، وتحتمل الكثير من التأويل ابتداء بانتقال إيران من نظام الشاه الموالي لإسرائيل والمعسكر الغربي إلى إيران ما بعد الشورة، مرورًا بالشورات العربية ومآلاتها، والتغيرات في تركيا وصولًا إلى الانسحاب الأميركي من المنطقة الذي تزامن من امتداد النفوذ الصينى والروسي خصوصًا في دول الطوق ودول طوق الطوق.

كل هذه التغييرات، التي لم يكتب فصلها الأخير بعد، تحدث سيولة في المشهد الإسرائيلي-الإقليمي، وتجعل من الصعب التكهن بشكل الاصطفافات الإقليمية مستقبلًا، خصوصًا عند التفكير بمكانة إسرائيل ودورها في المنطقة. وعليه، سيخصص المركز الفلسطيني للدراسات الإسرائيلي «مدار» العدد القادم من مجلة قضايا إسرائيلية (عدد ٨٧- خريف ٢٠٢٢) حول «إسرائيل والإقليم: إيران، تركيا والعالم العربي». وبناءً عليه، يدعو «مدار» الباحثين والباحثات إلى المشاركة في إغناء المحور القادم بمقالات تركز على أحد المحاور التالية:

- الانفراد بقراءة عينية- تاريخية لتطور علاقات إسرائيل بقُطر معين (خصوصًا، إيران أو تركيا أو مصر أو السعودية... إلخ).
- · التركيــز عــلى ملــف معــين (مثــلًا، الحــرب عــلى ســورية، النفــوذ المائــي، الطاقــة والغــاز) لفهــم التشــابكات التــي تعــتري علاقــة إسرائيــل بــدول إقليميــة عــدة فى الوقــت نفســه.
- · كيف يؤثر الانسحاب الأميركي التدريجي من المنطقة، ودخول الصين وروسيا كلاعبين رئيسين على تحالفات إسرائيل الإقليمية.
- الحروب المائيــة والسباق عــلى النفـوذ المائــي في المنطقــة (ســواء عــلى المضائــق الخليــج، الجــزر، حريــة الملاحــة، ... الــخ) تعتــبر مجــال اهتمــام قلمــا أوفي حقــه.

## قــواعــد النـشــر

- ترحب المجلة بالدراسات والمقالات ومراجعات الكتب التي تكون مواضيعها ذات صلة بالقضايا الاسرائيلية وبالمشهد الإسرائيلي على تنوعاته.
- يشترط في المواد المرسلة الالتزام بمنهج البحث العلمي، ويشترط في المواد أن لا تكون قدمت للنشر في اللغة العربية في أية مجلة أخرى، سواء أتم نشرها أم لم يتم.
  - تعرض البحوث على محكمين من ذوى الاختصاص والخبرة، للتقرير بشأن النشر.
  - تقدم البحوث باللغة العربية وترسل مرفقة بتعريف موجز للكاتب إلى بريد مدار الإلكتروني: madar@madarcenter.org
    - يجب ألا يتجاوز عدد الكلمات في الدراسات المرسلة إلى المجلة ٦٠٠٠ كلمة، بما فيها الملخصات والجداول والمراجع،
       وأن لا تتجاوز المقالة ٩٥٠٠، ومراجعة الكتاب ٢٠٠٠ كلمة.
- على المواد المرسلة مراعاة قواعد التوثيق والاقتباس بحسب المنهج الأكاديمي المتعارف عليه، وفق نمط التوثيق المعتمد في دعوة الاستكتاب على موقع "محلا".

# المحتويات

محور العدد: مدن الساحل المختلطة: التهويد ومواجهته

| 9   | وقائع عنـ ف مُعلن؟ الاسـتطباق المتعصّب قومياً والنواة التوراتية في يافا/ ياعيل شـمرياهو ـ يشـورون |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | ودانيئيل مونترسكو                                                                                 |
| 25  | المحو والمقاومة في «مدينة جريحة»/ ميخال هاس                                                       |
| 37  | حيفا – سحرها في قصّتها وتحوّلاتها/ أمير مخول                                                      |
| 47  | <b>صراع على قلب اللّه/</b> محمد حليم                                                              |
| 57  | يافا في خضم التحولات النظرية: الهدم كمنهج بحثي/ يارا سعدي-إبراهيم                                 |
|     |                                                                                                   |
|     | مساهمات أخرى                                                                                      |
| 66  | مسيرة الأعلام من وجهة نظر صهيونية: من انتصار علماني إلى هيمنة قومية-دينية/ خلدون البرغوثي         |
| 75  | من الأرشيف: عندما ضغطت أميركا على بريطانيا لضمّ الليطاني وجبل الشيخ إلى إسرائيل/ مالك سمارة       |
| 80  | <b>هل ثمة تاريخ لليهود العرب؟/</b> موشيه بهار وتسفي بن دور                                        |
| 88  | قطع الرابط التاريخي: تداعيات الفصل بين تعليم حقوق الإنسان وتعليم الهولوكست/ نوغا وولف             |
| 107 | الاستعمار الاستيطاني ونظريات الحدود/التخوم: نحو إطار تحليلي يفتح آفاق بحثية جديدة/ وليد حباس      |
| 120 | الزاوية الأدبية: «الحج من حفتصيبا»: الأصلانيّ كطارق قلق عابر/ مالك سمارة                          |

125 قراءة في كتاب: «مصيدة» المكان - دراسة نقدية لحقل الفنون التشكيلية في إسرائيل/ خالد حوراني

128 المكتبة/ إعداد: عبد القادر بدوي

# ياعيل شمرياهو ـ يشورون\* ودانيئيل مونترسكو\*\*

# وقائع عنف مُعلن؟ الاستطباق المتعصّب قومياً والنواة التوراتية في يافا \*\*\*

«الجمهور المتدين في يافا، أيضاً، يستحق الهيبة! بالقرب من مدرسة يافا الدينية (ييشيفاه) في شارع ييفت الرعوي تتبلور جماعة دينية وطنية عالية الجودة... شرفة مع عريشة في كل شقة. تخفيض كبير مقارنة بأسعار السوق. قريبة من رحبة البحر حيث التقاء الهدوء والسكينة».» «هنا يسكن أشخاص يرغبون في مكان متنوع. أعتقد بأن يافا هي محمية طبيعية نادرة. في اللد، اليهود المتدينون والعرب يسكنون في أماكن منفصلة في كثير من الحالات. هنا، مدينة مختلطة حقاً. أنت تجلس مع أشخاص في البناية نفسها».

#### براك ليبوفيتش، عضو النواة، السوق، حي العجمي

طالبة بوست دكتوراه (حاصلة على منحة ماري كيري)، قسم علم yshmaryahuyeshurun@ucsd.edu
 الاجتماع، جامعة كاليفورنيا في سان دييغو سان الاجتماعي، جامعة أستاذ مشارك، قسم علم الاجتماع وعلم الإنسان الاجتماعي، جامعة أوروبا الوسطى Monterescud@ceu.edu

### ملخَّص

في العام ٢٠٠٧ انطلق مستروع الاستيطان المديني في يافا. على خلفية عملية «الانفصال» عن قطاع غزة التي اعتُ برت بمثابة أزمة عميقة في حركة الاستيطان الديني الوطني، نشير إلى مواقع جديدة في النشاط السياسي، والاجتماعي والمكاني. استبدال نموذج الاستيطان في المناطق المحتلة بنموذج «الاستيطان في القلوب» ويرمي إلى توسيع مشروع «تعزيز الهوية اليهودية» ليشمل أيضاً المدن المختلطة في قلب البلاد. تستند هذه المقالة إلى سلسلة من المقابلات والمشاهدات جرت في خريف العام ٢٠٢٠، قبل المتليل هنا السياق الاجتماعي والجغرافي الذي تنشط نحو خمسة أشهر من اندلاع أحداث أيار ٢٠٢١. يعرض التحليل هنا السياق الاجتماعي والجغرافي الذي تنشط فيه «النواة التوراتية» في يافا ويُظهر أن اللاعبين النشطين يشكلون نمطاً اجتماعياً جديداً من «المستطبق المستوطن المستوطن المستوطن المستوطن المستوطن

خارج حدود الخط الأخضر، على حد سواء. يتبنى أعضاء النواة التوراتية من تصانيف التجديد الحضري الموقف النيولي ليبرالي الذي يرى في هوامش المدينة حيزاً من الفرص المنوعة في مجال التكافل الاجتماعي وتحقيق اللذات، إلا أنهم يملؤونه بمضمون غير ليبرالي عن السيادة اليهودية الإقصائية. يجسد هذا النمط الاجتماعي الهجين سيرورات الخصخصة وتتجير الحيز، من جهة، ووجهات تعميق راديكالية التعصب القومي الرائجة في المجتمع اليهودي في إسرائيل، من جهة ثانية.

كلمات مفتاحية: نويات توراتية، مستوطنات، مدن مختلطة، استطباق.

### من الاستيطان في المناطق إلى الاستيطان في القلوب

برز في موجة العنف التي اندلعت بين العرب واليهود في شهر أيار ٢٠٢١، دور «المدن المختلطة» كحلبة مركزية للأحداث. أحد الأحداث البارزة التي بشرت بما هو آت كان قد وقع في شهر نيسان وتمثل في اعتداء شابين عربيين من سكان يافا على الحاخام إلياهو مالي ومدير مدرسة «شيرات موشيه» الدينية اللذين كانا يريدان شراء عقار للمدرسة الآخذة في التوسع، وهو ما أثار سجالاً عاماً حول وجود النويات التوراتية في اللهد، والرملة، ويافا.

تأسست هذه المدرسة الدينية في يافا في العام ٢٠٠٧ كجـزء مـن الاسـتيطان الأيديولوجـي الـذي بـادرت إليـه نواة توراتية بهدف تعزيز الهوية والحضور اليهوديين في المدينة. في مقابلة معه، قال مدير المدرسة الدينية، موشيه شندوفيتش، إن «للاعتداء صلة بالأرض لكن لا يمكن فصله عن مشهدنا الديني». \* في المظاهرة التي نظمها سكان وناشطون غداة الحادثة، عبروا عن احتجاجهم على الضائقة السكنية والإقصاء على خلفية سيرورات الاستطباق (gentrification) المصحوبة بإقصاء عرقي \_ قومي عقب دخول النواة التوراتية إلى المدينة °. تحت شعارات «يافا ليست للبيع» و»عطيرت كوهنيم جيران سيئون "»، تصاعدت الحملة الاحتجاجية خلال الأسابيع التالية ورافقها عنف غير مسبوق، بين السكان أنفسهم ومن جانب الشرطة أيضاً. يظهر هذا الجمع بين السيرورات الاقتصادية والعرقية \_ القومية بقوة أكبر في يافا، مقارنة بالمدن الثنائية القومية الأخرى، ويُنظر إلى الاستطباق الاقتصادي بكونه خطراً وجودياً (مونترسكو، ٢٠٢٠). مع مرور السنوات، أقيمت في يافا

مجمعات دولية فاخرة، على شاكلة «جبعات أندروميدا» ومرشروع الشقق الفاخرة على شاطئ البحر، واللذين يحدّان منطقة المساكن الشعبية التي تقيم فيها شرائح سكانية فقيرة، يهودية وعربية. يعزز الارتفاع الحاد في قيمة العقارات في المدينة، والمتواصل منذ ثلاثة عقود، من الضغط الاقتصادي ويفاقم من ضائقة السكن بين أبناء الطبقات الاقتصادية - الاجتماعية المتدنية، وخاصة السكان العرب (مونترسكو وفبيان، ٢٠٠٢). لكن بينما أُخضِعت المختلطتين للبحث والدراسة (شمرياهو يشورون، ٢٠٢٠)، طاهرة ألى مدينة عالى واللراسة حتى الآن. دراسة الحالة التالية، والتي جرت في كانون حتى الآن. دراسة الحالة التالية، والتي جرت في كانون الأول ٢٠٠٠، أي قبل خمسة أشهر من اندلاع أحداث أيار ١٠٠٠، تكتسب أهمية مضاعفة حيال التصعيد في أعمال العنف وازدياد الحاجة إلى سبر أغواره.

منذ تمركز النواة التوراتية في مدينة يافا في العام ٢٠٠٧، احتدمت التوترات بين المستوطنين والسكان. في العام ٢٠٠٧، فاز أعضاء النواة التوراتية بعطاءين لبيع أراض في يافا وأقاموا عليها مباني سكنية مغلقة لعائلات تتمي إلى تيار الصهيونية الدينية. بعد ذلك بسنتين، نظم أعضاء مدرسة «شيرات موشيه» الدينية «مسيرة» في جادة القدس في المدينة. تصاعدت الأمور عندما وقع مقابل مسجد «النزهة» صدام عنيف بين المشاركين في المسيرة وعدد من السكان المسلمين. ورداً على ذلك، عقد السكان اجتماعاً طارئاً قرروا خلاله إطلق حملة احتجاج ضد «الاستفزازات والعنصرية».

رغم كون تقليد المسيرات الدينية في المدينة جزءاً من طبيعة الأعياد وأجوائها في يافا (في عيد الفطر الإسلامي وعيد الميلاد المسيحي)، فقد تمثل التجديد هنا في دخول لاعبين جدد إلى المدينة. في هذه المقالة، نشير إلى نمط جديد وحركة اجتماعية تنتقل من الأطراف إلى المركز، أو بمفهوم أدق: من المناطق الحدودية (المستوطنات) إلى هوامش المركز (اللد ويافا). بعد نصو عقد ونصف العقد على تأسيس النواة التوراتية، نتقصى أنماط النشاط والهوية في مسيرة الاستطباق الاستيطانية. نحن ندّعي بأنه في ضوء تاريخ الحركة الاستيطانية وأزمة الانفصال عن قطاع غزة في العام ٢٠٠٥، شرع مستوطنون شباب ومتعهدون عِرقِيون في البحث عن آفاق لد «المعنى» في قنوات أخرى. ويعكس هذا المنحى نوعاً من الدمج النيولية ليبرائي بين قوى السوق والدافعية الدينية القومية لد «تعزيز الهوية اليهودية».^

في السجال النقدى العام، يُستثنى المستوطنون في المدن من السيرورات الاجتماعية ويُجرى فصل تام بين المستوطنون العقائديين وظاهرة الاستطباق. ففي فيلم «دليل الاستطباق» (٢٠٢١) على سبيل المثال، لم يجر توثيق النواة التوراتية في يافا، التي تُعتبر مشروعاً استعمارياً خارجياً ومفصولاً عن السياق البلدي المحلى. في هذه المقالة، نحن نقترح توسيع الرقعة والنظر إليها (النواة التوراتية) باعتبارها سيرورة غير منفصلة، بل جزء عضوى من الاقتصاد السياسي للإقصاء البلدي. بمعان كثيرة ومن نواح مختلفة، لا يختلف الاستطباق الراديكالي (مـن اليمـين ومـن اليسـار عـلى حـد سـواء) في الجوهـر عن الاستطباق الليبرالي في ما يتعلق بتخيُّل المدينة غير المتجانسة كمساحة للتعبير عن الذات وتحقيق المشاريع الشخصية والمجتمعية. لا يسعى هذا التبصر التحليلي إلى تطبيع موقف المستوطنين، بل ينبع من سيرورات بنيوية في المجتمع الإسرائيلي تشير إلى اندماج متزايد من جانب السكان المتدينين \_ الوطنيين وطمس التصنيفات السياسية والمكانية في جانبيّ الخط الأخضر. أ

يسعى البحث الحالي إلى إجراء دراسة، هي الأولى من نوعها، حول استيطان النواة التوراتية في ياف ومواقف المستوطنين حيال المجموعات السكانية التي تعيش في المدينة وتنشط فيها (المجتمع العربي ـ الفلسطيني، اليهود الليبراليون من الطبقة الوسطى واليهود العريقون). ومن المهم أن نوضح أننا لا نبحث في الأحداث العنيفة بحد ذاتها وإنما في الخلفية والسياق الاجتماعي والتاريخي الذي سبق اندلاعها. أسئلة البحث هي: أولاً، كيف يصوغ أعضاء النواة التوراتية الأهداف المتوخاة من استيطانهم في المدينة؟ ثانياً، كيف تطور الاستيطان على مدار السنوات من حيث عدد المستوطنين، الموقع في الحيز المديني وحجم النشاط؟ ثالثاً، كيف يرى المستوطنون العلاقات التي نشأت في الحير مع المجموعات السكانية المختلفة؟ هدا البحث أُجرى بالطريقة النوعية بمنهج دراسة الحالة، ويعتمد على المقابلات المعمقة مع أعضاء النواة التوراتية وسكان من اليهود والعرب في المدينة، والمشاهَدات وتحليل الوثائق. والمقالة هنا هي الجزء الأول من سلسلة مقالات حول خلفية أحداث أيار ٢٠٢١ وتسلسلها، وهو يتقصى، للمرة الأولى، دور اللاعب المتعصب القومى الجديد في المدينة. تتمثل مساهمة هذا البحث النظرية في توسيع المنظور البحثي حـول الاسـتطباق، بوصفـه سـيرورة لهـا أبعـاد عرقية \_ قومية واضحة وليس أبعاداً طبقية فحسب.

ونحن نرى إنه بالإمكان التعرف على نموذج اجتماعي جديد من المستوطن المديني الذي نعرّف بأنه المُستَطبق المتعصب قومياً. يبلور هذا النموذج الاجتماعي «هابتوس» مميَّـزًا في حقـل اجتماعـي جديـد. سـئم المسـتوطن المدينـيّ المستوطنة البرجوازية الغنية من جهة (مثل إفرات في غـوش عتصيـون) لكنهـا، مـن جهـة أخـرى، لا تجـد لهـا مكاناً ضمن «الاستيطان الشبابي» في البور الاستيطانية على التلال في الأطراف البعيدة (مثل «حفات يئير» في تــلال جنــوب الخليــل) ١٠. عــلى غــرار المســتطبق العلمانــي، كذلك المستطبق المتعصب قومياً يريد التغاير والتنوع الثقافي ويرتدع من العيش مع من يماثله. لكنه، في الوقت نفسه، يعتبر نفسه مبعوثاً لحركة سياسية ويسعى إلى توسيع مشروع الاستيطان العقائدي (الأيديولوجي) وتطبيعه في قلب الأحياء المختلطة في وسط البلاد. يخلق مشروع التمايز المديني لغة من القيم إلى جانب إنشاء حدود واضحة بين العرب واليهود وانطلاقاً من الاحتجاج ضد تكلس الشرايين في الحركة الاستيطانية. واستمراراً للتوجه الرامي إلى طمس الخط الأخضر، تشكل المدينة المختلطة مساحة من الفرص لتحقيق الأيديولوجيا وتحديد مهمة قومية جديدة. وبذلك، فهي تطرح في الوقت نفسه بديلاً وتقليداً لمشروع استيطاني تاريخي. يقتبس أعضاء النواة التوراتية من تصانيف الاستطباق ويتبنّون المفهوم النيو ليبرالي الذي يعتبر أطراف المدينة حيزاً من الفرص في مجال المشاركة الاجتماعية، التنوع الثقافي وتحقيق الـذات، لكنهـم يملؤونـه بمحتـوى غـير ليـبرالى عـن التفـوق اليهودى. يصوغ المستوطن المديني الجديد رواية تكرّسه كطرف نيو ليبرالي داعم للتصضر يسعى إلى تحقيق «قيم» (يهودية) في سياق «يشكل تحدياً». هذا النتاج الاجتماعي الهجين يجسد سيرورات اقتصادية وثقافية سائدة في المجتمع الإسرائيلي اليهودي وكذلك سيرورات تطرف قومي راديكالي، في الوقت نفسه.

تنقسم هذه المقالة إلى أربعة أجزاء مركزية. نستهلها بعرض نظري لظاهرة الاستطباق واللاعبين المختلفين الذين يلعبون دوراً في هذه السيرورة. ثم نعرض لتطور سيرورات الاستطباق في يافا على مر السنوات. ثم نعرض، بعد ذلك، التطور التاريخي للنويات التوراتية في إسرائيل. وبعد عرض طريقة البحث ومنهجيته، ننتقل إلى عرض النتائج التي تشمل أيضاً شخصية المستوطنين في يافا، أهدافهم وانتشارهم الجغرافي. نعرض توجهاتهم إزاء سكان المدينة على اختلاف انتماءاتهم والعلاقات التي تنشأ معهم. وفي

النهاية، نبحث في تأثيرات المدينة المختلطة، النيو ليبرالية، على المستطبق المتعصب قومياً في أحداث أيار ٢٠٢١.

#### خلفية نظرية: استطباق عرقيّ

يُعرَّف الاستطباق في الأدبيات الحضرية بأنه سيرورة ذات وجهين. فمن جهة أولى، هو سيرورة تنتقل خلالها مجموعات سكانية من الطبقتين الوسطى والعليا إلى السكن في منطقة بلدية مهمَلة فتدفع بالاستثمار في تجديدها من خلال ترميم المباني، وفتح مصالح تجارية، وتطوير البني التحتية وتحسين صورتها الإيجابية. من جهة ثانية، يؤدى التطوير المديني إلى إغلاق مصالح تجارية صغيرة، وارتفاع الأسعار بصورة حادة وازدياد قيمة العقارات في المنطقة الأمر الذي يضطر السكان المحليين من الطبقة الفقيرة إلى مغادرة مكان سكناهم الذي لم يعد سهل المنال. ١٠ من الناحيـة التاريخيـة، يحصـل الاسـتطباق في المناطـق المدينيـة التي عانت من تدهور وتردى البني التحتية جراء قلة الاستثمار فيها (disinvestment) من قبل المؤسسة الرسمية ما أدى إلى هبوط قيمة العقارات في هذه المناطق. ومن النتائج الجانبية المترتبة عن الإهمال التخطيطي، تنشأ فجوة بين إمكانية جنى الأرباح من الأرض والقدرة على تحقيق هذه الأرباح فعلياً. وتشكل فجوة بدل الإيجار (Rent Gap) مــؤشراً عــلى قــدرة كامنــة في مجـال الريـادة والتعهدات ويجتذب مستثمرين يدفعون بعملية التجديد الحضرى بدعم من سلطات التخطيط البلدية.

وبينما شدد باحثون ماركسيون، مثل نيل سميث، على جانب الاقتصاد السياسي في «العَرض»، شدد باحثون فيبريون (من مدرسة ماكس فيبر)، مثل ديفيد لي فيبريون (من مدرسة ماكس فيبر)، مثل ديفيد لي سيرورة اقتصادية وإنما يشكل، أيضاً، تطوراً ثقافيا يعكس التفضيلات الاستهلاكية، والأيديولوجية والبحث عن نمط حياة بديل يمكن أن تتيحه العودة إلى المدينة. يوفر الاقتصاد الرمزي للاستطباق جماليات حيزية حضرية تسعى خلف قيم ثقافية مثل التغاير الاجتماعي والتمايز الهوياتي (٢٠١٢ على ٢٠١٢). وهو يجسد الاستئثار الحيزي الدي لا تحركه المصالح الاقتصادية وحدها فقط، بل أيضاً نمط حياة الطبقة الوسطى وتمثيلاتها الرمزية. وهكذا يُنتج الاستطباق حركة في مجال الطاقة الحضري تجمع بين المواقف والوكلاء الذين يتصارعون على رأس تجمع بين المواقف والوكلاء الذين يتصارعون على رأس المال الاقتصادي، الثقافي والرمزي. أن

قاد الاهتمام البحثيّ بجوانب الاستطباق إلى تحديد

لاعبين مختلفين، بعضهم مدفوع بأجندات سياسية \_ ثقافية. يوفر الاستطباق مجالاً لنشاط مجموعة من اللاعبين الاجتماعيين: السياح في القرى والمنتجعات السياحية الذين يبحثون عن جودة حياة وأجندات بيئية (touristification)، الطلب (studentification) والفنانون الذين يرغبون في العيش في فضاء مثير ومتنوع، إلى جانب نشطاء سياسيين يشكل حيز الهوامش فرصة لهم لتحقيق قيم ثقافية. ١٠ ثمة للدافعية الثقافية والأيديولوجية التي حفرت الاستطباق على الاستيطان في الحير معنى حاسم بالنسبة لطبيعة التفاعل الحاصل مع السكان المحليين. في العديد من الحالات، يدرك المستطبقون الليبراليون أثرهم الاجتماعي \_ الاقتصادي على المنطقة الفقيرة ويحاولون مواجهة ذلك الأثر بواسطة أنشطة اجتماعية وسياسية، وهو ما ينسجم مع تسميتهم بد «المستطبقون الضميريون» activist) «المستطبق الناشط» (mindful gentrifiers) ٧ (gentrifier فيميل إلى الانخراط في المجتمع المحلى، المبادرة إلى المشاركة في النشاطات السياسية التي تشمل الاحتجاجات والنضالات في مختلف المجالات، بدءاً بالسكن والأمن وانتهاء بالحقوق البلدية والاحتجاجات السياسية الأوسع. هـذا الوكيـل، الـذي نطلـق عليـه اسـم «المسـتطبق الراديـكالي» يجد نفسه جزءاً من عملية الاستطباق التي هو معارض لها أصلاً. يوفر هذا اللقاء مع الآخر البلدي (السود في الولايات المتحدة والعرب في إسرائيل) للمستطبق الانعكاسيّ فرصـة التأمـل الذاتـى الداخـلى وبلـورة تمايـزه الهوياتـى. بينما تتوقف الأدبيات بتوسع عند المستطبقين

بينما تتوقف الأدبيات بتوسع عند المستطبقين الليبراليين الذين يسعون إلى تعزيز التعايش مع فئات عرقية ـ قومية أخرى في المكان نفسه، فهي تتجاهل وكلاء الاستطباق السياسيين غير الليبراليين الذين ينشطون بدافع التعصب القومي. ١٨ يجري استثناء هؤلاء الوكلاء من السيرورات الاجتماعية ـ الحضرية مما يُحدث فصلاً تاماً ومطلقاً بين المستوطنين الأيديولوجيين وظاهرة الاستطباق. وفي رأينا أن سيرورات التطوير البلدية النيو ليبرالية، وفي رأينا أن سيرورات التطوير البلدية النيو ليبرالية، والعرقية ـ القومية، وإنما هي تشكل أداة لإقصاء الأقليات والعرقية ـ القومية، وإنما هي تشكل أداة لإقصاء الأقليات عن الحيز. وفقاً للمنظور «الجنوبي ـ الشرقي»، فإن ما يحرك الاستطباق والإقصاء (displaceability) في المدن علاقة أيضاً بهوية قومية محددة، بالاستعمار، بالسيطرة الأمنية وبتديين الحيز. ١٠ تحت ستار عملية اقتصادية حيادية قوامها التجديد الحضري الذي يعود بالفائدة

النويـات التوراتيـة هـي اسـم شـامل للاسـتيطان الجماهيـري الـذي تقـوم بـه عائلات مـن تيــار الصهيونيـة الدينيـة مؤطَّـرة ضمـن جمعيـات أو منظمـات اسـتيطانيـة فـي خدمـة أهـداف أيديولوجيـة. بـدأ تأسـيس النويـات التوراتيـة مع إنشـاء النـويات الأولـى فـي كريـات شـمونـة فـي العـام ١٩٦٨. حتـى العـام ٢٠٢٢، أصبح عـدد النويـات التوراتيـة أكثـر مـن ٨٠ منتشـرة فـي كل أنحـاء البـلاد تقريبـاً وفـي بعـض المـدن هنالـك أكثـر مـن نـواة توراتيـة واحـدة.

على الجميع، يعزز الاستطباق السيطرة العرقية القومية في المدينة المختلطة. هذه العملية تجري، ضمن أطراف أخرى، بواسطة جمعيات استيطانية تعمل كوكلاء للدولة، ولذا فهي توصف بأنها عملية «استطباق عرقي مؤسساتي». "

## يافا بين الاستطباق الاقتصادى والعرقية القومية

يسكن في يافا نحو ٤٠,٠٠٠ من اليهود و٢٠,٠٠٠ من العرب. في النصف الأول من القرن العشرين، كانت ياف تمثل حاضرة فلسطينية كوسموبوليتية وبوابة دخل عبرها المستوطنون اليهود إلى البلاد. إبان حرب العام ١٩٤٨، جرت تصفية النخب الفكرية، الثقافية، والقيادات البلدية والطبقة الوسطى الفلسطينية. أما السكان العرب الذين بقوا في المدينة فقد جُمِّوا فيما سُمى آنذاك «غيتو العجمي». في العام ١٩٥٠، أُلحقت يافا بمدينة تل أبيب وتحول المجتمع العربى فيها إلى أقلية قومية في المدينــة اليهوديــة. مــن بــين الســكان العــرب الـــ ٧٠ ألفــاً الذين كانوا يسكنون في يافا قبل الحرب، لم يبق بعد اللجوء سوى ٣,٩٠٠ فقط. في المقابل، جرى في تلك السنوات استيعاب عشرات آلاف المهاجرين اليهود الذي كان مستواهم الاقتصادي ـ الاجتماعـي متدنيـاً والذيـن قدِمـوا من بلغاريا، ورومانيا وشمال أفريقيا. ثم انضم إلى هولاء لاحقاً فلسطينيون جاءوا بحثاً عن فرص العمل وعملاء تم نقلهم من «المناطق» الفلسطينية لأسباب أمنية. خلقت هذه السيرورات الديمغرافية مشكلات اجتماعية في المدينة، شملت ارتفاعاً حاداً في معدلات البطالة، ومعدلات مرتفعة من الإجرام وتعاطى المخدرات، فتكت بالنسيج الاجتماعى

الصراع الديمغرافي والسيطرة على الأرض في ياف وثيقا الصلة بسيرورات التطوير والتخطيط الاقتصاديين. خلق تدهور المدينة، والإهمال المنهجى وقلة الاستثمار

(disinvestment) من جانب السلطات الرسمية في المدينة، منذ الخمسينيات، إلى جانب الإمكانية السياحية والعقارية الكامنة فيها، ظروفاً مواتية لسيرورات الاستطباق. ١٦ عجّ ل تشكيل «طاقم تخطيط يافا» في العام ١٩٨٥ ووضع الأراضي على سكة التنافس التجاري قدوم أعداد متزايدة من اليهود الأثرياء إلى يافا. جرى الدفع بمشاريع مختلفة والترويج لها، من بينها مشروع ترميم المدينة القديمة، ومشروع ترميم الأحياء، ومشروع ميناء يافا، ومشروع الصَّدفة، ومشروع «جبعات أندروميدا» ومشروع منحدر يافاً. ٢٢ هـذه كلها كانت مصحوبة بإبعاد السكان العرب القدامي في المدينة على نصو عزّز تهويدها بصورة فعلية. اندلعت في العام ١٩٩٦ «انتفاضة المسكن» التي «اقتحم» في إطارها بعض السكان عدداً من البيوت التي أغلقتها شركة «عميدار». وفي أعقاب ذلك، دُشن «مـشروع ابـن بيتـك» الـذي منـى بالفشـل لأسـباب مختلفـة. ولا تـزال الضائقـة السـكنية والعلاقـة بـين السـكن الشعبي وقوى السوق الخاص تشكلان بؤرة مركزية في الصراع الاجتماعي حول «الحق في المدينة». وكما سنرى لاحقاً، فقد شكل دخول البؤرة التوراتية إلى يافا استمراراً مباشراً لهذه السيرورات التي تجعل من يافا هامشاً للمركز المديني.

#### نويّات توراتية: المستوطنون الجُدُد

النويات التوراتية هي اسم شامل للاستيطان الجماهيري الذي تقوم به عائلات من تيار الصهيونية الدينية مؤطَّرة ضمن جمعيات أو منظمات استيطانية في خدمة أهداف أيديولوجية. بدأ تأسيس النويات التوراتية مع إنشاء النواة الأولى في كريات شمونة في العام ١٩٦٨. حتى العام ٢٠٢٢، أصبح عدد النويات التوراتية أكثر من من شعرة في كل أنحاء البلاد تقريباً وفي بعض المدن هنالك أكثر من نواة توراتية واحدة. تتلقى هذه النويات الدعم من الوزارات الحكومية، والسلطات المحلية، والتنظيمات

الجامعة والصناديق المختلفة إضافة إلى التبرعات الفردية. "٢ وتشير دراسة حديثة إلى أن ميزانية هذه النويات السنوية كبيرة جداً وتبلغ مئات ملايين الشواكل. "٢

تنقسم النويات التوراتية إلى ثلاثة نماذج، طبقاً لطبيعة

أهدافها وموقعها الجغرافي. النموذج الأول هو النويات

التوراتية الناشطة في المدن الطرفية أو في الأحياء ذات التدريج

الاقتصادي ـ الاجتماعـي المتدنـي، بدوافع اجتماعيـة أساسـاً (كما في يروحام ونتيفوت، مثلاً). النموذج الثاني هو النويات التوراتية التي تنشط في المدن المختلطة بدوافع قومية أساساً، إلى جانب الدوافع الاجتماعية والدينية. وأخيراً، النموذج الثالث، هو النويات التوراتية التي تنشط في الأحياء الغنية في وسط البلاد وتهتم بنشر اليهودية، بشكل أساسي (كما في رمات هشارون، على سبيل المثال). اكتسبت ظاهرة النويات التوراتية زخماً كبيراً على مر السنوات بسبب عدد من الوجهات والمناحى التاريخية. سعت عائلات من تيار الصهيونية الدينية خلال السبعينات، مع تصاعد السجال الاجتماعي حول وضع المناطق الطرفية والشروخ الطائفية، إلى الاندماج في المناطق الطرفية بغية تعزيز المدن فيها وسكانها. على عكس النزعة الانفصالية لدى الصهيونية الدينية في المستوطنات، حيال تنامى «الحريديم القوميين» واتساع أوساطهم (تلاميد الحاخام تسفى يهودا كوك المعروفين أيضاً باسم «أوساط مركز الراف» ـ «الييشيفاه المركزية العالمية»)، كانت النويات التوراتية تمثل التطلع نصو الاختلاط في مجتمع الأغلبية العلماني. ٢٥

اعتُبرت هذه الظاهرة تجسيداً لتحول حصل في تيار الصهيونية الدينية ممن التركيز على مهمة الاستيطان في المناطق (الفلسطينية) إلى المهمة الاجتماعية داخل حدود الخط الأخضر لكنه غير منفصل عن مشروع الأراضي الإقليمي. تعاظم «الاستيطان في القلوب» بعد كل موجة من الأحداث السياسية: ابتداء من الانسحاب من سيناء، مروراً باتفاقيات أوسلو وانتهاء بالانفصال عن قطاع غزة وشمال السامرة (الضفة الغربية). فقد قادت هذه الأحداث الصهيونية الدينية إلى الشعور بخيبة أمل وإحباط من المجتمع الإسرائيلي والرغبة في تجنيده سياسياً في مهمة الاستيطان في المستوطنات. وفي أعقاب المقالة التي نشرها الحاخام يوئيل بن نون بعنوان «لم نفلح في الاستيطان في العاوب» (١٩٩٢)، كتب رئيس المدرسة الدينية (ييشيفاه) القالوب» (١٩٩٢)، كتب رئيس المدرسة الدينية (ييشيفاه) أخزنا أموراً جميلة وكبيرة لكننا لم نعمق الأساس، لم

نهيئ القلوب ولم نؤهل شعب إسرائيل للإيمان التام ولفهم الأساس الداخلي لعلاقتنا بالبلاد ووضعنا كشعب». إضافة إلى هذه الأهداف، رأت الصهيونية الدينية أن المهمة الدينية تشكل حافزاً لإنشاء النويات التوراتية. قاد الشرخ بين المتدينين والعلمانيين - الذي بلغ أوجه في قاد الشرخ بين المتدينين والعلمانيين - الذي بلغ أوجه في الإسرائيلي منقطعاً عن اليهودية - مجموعات من شبان الصهيونية الدينية إلى الاستيطان في مدن وسط البلاد. عزز الصهيونية الدينية إلى الاستيطان في مدن وسط البلاد. عزز الوضع الديمغرافي في المدن المختلطة، التي شهدت هجرة سلبية من جانب السكان اليهود من دافعية تكريس الخولى في المدن المختلطة في مدينة اللد (١٩٩٤) ثم في مدينة الأولى في المدن المختلطة في مدينة اللد (١٩٩٤) ثم في مدينة نوف هجليل (١٩٩٧)، ثم في نتسيرت عيليت/ نوف هجليل (٢٠٠٧)، ثم في ديفا

## تعاظم النواة التوراتية وصعود الاستطباق المتعصب قومياً

تأسست النواة التوراتية في يافا في العام ٢٠٠٧ بمبادرة من ثماني عائلات تنتمي للصهيونية الدينية وبدعم من منظمة «رأس يهودي». أقيمت في السنة نفسها أيضاً مدرسة «هَهِسدير» الدينية (ييشيفاه) والمدرسة الدينية العليا للشبان «بعامي يافو - شيرات موشيه» في كنيس «أو يسرائيل» في حي «جبعات علياه» (الجبلية). وعلى الرغم من أن النواة توسعت خلال السنوات الأولى على إقامتها وأصبحت تعد خمسين عائلة في العام ٢٠١١، فإن ارتفاع وأصبحة. وهكذا، أصبحت المجموعة تشمل نحو ٣٠ عائلة تدريجية. وهكذا، أصبحت المجموعة تشمل نحو ٣٠ عائلة من طلاب المدارس الدينية و ١٥ عائلة أخرى من النواة التوراتية التي تعيل نفسها بصورة مستقلة.

يقيم المستوطنون في عدد من المراكز في المدينة. تسكن عائلات النواة التوراتية ذات الأقدمية في حيَّي «قلب يافا» («دكار يافاً أ») والعجمي، بعضها في شقق سكنية بملكيتها بينما تسكن غالبية العائلات، الأكثر شباباً، في شقق مستأجرة في حيَّي «جفعات هعلياه» و«يافاج». في العام مستأجرة في حيَّي «جفعات هعلياه» و«يافا ج». في العام حي «نفيه عوفر» (تل كبير). وأصبحت المدرسة الدينية حي «نفيه عوفر» (تل كبير). وأصبحت المدرسة الدينية (الييشيفاه) تسيطر على عدد من المباني في مواقع مركزية في حي العجمي (في شارع طولوز وشارع كيدم) وتدير عدداً متزايداً من الكُنُس التي كانت تخدم في الماضي عدداً متزايداً من الكُنُس التي كانت تخدم في الماضي

اليهود القدامي من سكان يافا.

إلى جانب الانتشار المتفرق، نشأت أيضاً تجمعات سكنية

خاصـة بأعضاء النواة التوراتية والمدرسـة الدينيـة في يافا. في العام ٢٠٠٩، انتظمت ثماني عائلات من النواة التوراتية في مجموعة خاصة (انظر الصورتين ١- ٢) واشترت قسيمة في شارع «جایر تسایدك» رقام آفی حلی «دکار»، کانت «مدیریة أراضي إسرائيل قد عرضتها للبيع:٢٦ (قسيمة بإدارة شركة عميدار). وقد شملت عملية البناء إخلاء «مقتحمين» من قسيمة مجاورة من أجل إنشاء بناية سكنية جديدة مخصصة لعائلات من الصهيونية الدينية فقط. تحت عنوان «مستوطنات عليكِ يا يافا»، كُتب «هنا، في قلب حيى العجمي المختلط، يقف يهود متدينون وطنيون لإنشاء مشروع سكني، سيتم بيع الشقق السكنية فيه، بكل صراحة ووضوح، لليهود المتدينين فقط». صرح مدير عام منظمة «بإيموناه» ورئيس جمعية «رأس يهودي»، يسرائيل زعيرا، قائلاً: «نحن نفعل هذا أفضل بكثير، لأننا ذوو تجربة طويلة في الاستيطان، وفي الاستيطان في القلوب». ٢٠ نـشرت مديريـة أراضي إسرائيـل في السـنة نفسـها مناقصة ٢٨ لـشراء قسيمتيّ أرض بين شارع «بيت بيلط» وشارع «هإتروغ» في حيى العجمي (مشروع «هإتروغ»). شكلت شركة «بإيموناه ـ سكن للجمهور المتدين الوطني» مجموعة شراء للجمهور المتدين الوطنى وفازت بالمناقصة. ثم أقامت بعد ذلك حوزة سكنية مكونة من ٢٠ وحدة سكنية في ثـلاث بنايات سـوّقت لعائـلات متدينـة (انظـر الصورة رقم ٣). من الناحية التخطيطية والمعمارية، لا تختلف هذه المبانى عن المبانى الأخرى ذات «النمط اليافاوي» التي بُنيت مؤخراً كجزء من عملية التجديد الحضرى. وقد أثار هذا المشروع معارضة قوية لدى مجموعة من السكان، اليهود والعرب، ولدى منظمات مختلفة في ياف قدمت التماساً قضائياً لإلغاء اتفاقية استئجار الأرض بحجة التمييز. وفي العام ٢٠١٠ رفضت المحكمة الالتماس بادعاء أنه قد «قُضى الأمر»، لأن المشروع كان قد بلغ مراحل متقدمة. ٢٠ وفي العام ٢٠٢٠ أسكنت عائلات النواة في بنايات المشروع الذي أدى، في نهاية المطاف، إلى إخلاء سوق الخضروات الوحيد في يافا، الذي كان قائماً هناك منذ ستينات القرن الماضي وشكل مركزاً تجارياً مميزاً فيها. منذ ذلك اليوم حتى يومنا هـذا، لـم بعـد هنالـك سـوق للخضـار في بافـا.

بالإضافة إلى ذلك، أقيمت مدرسة داخلية لتلاميذ المدرسة الدينية (ييشيفاه) «شيرات موشيه» في شارع «تسوينا تجر»

رقم ١٥ في منطقة مرموقة في شامال حي العجمي. هذه البناية، التي تعرفها سلطة التطوير بأنها أملاك غائبين، الساترتها في العام ٢٠١٢ مواطنة أرجنتينية وتبرعت بها للمدرسة الدينية في العام ٢٠١٦. وقد أثارت أعمال ترميم هذه البناية التاريخية، التي كانت معدّة للحفظ المشدد أصلاً، معارضة واسعة بين السكان والنشطاء ضد ما وصفوه بد «غزو جهات معادية». "وفي النهاية، أقيمت في يافا «قرية الطلاب» التابعة لحركة خريجي «بني عكيفا» في العام ٢٠١٨. أقيم هذا المشروع في حي يافا دوكان يضم، حتى العام ٢٠٢٠، نحو ٣٠ طالباً يدمجون بين الدراسة والنشاط الجماهيري لقاء منحة للسكن.



الصورة رقم ١: النشر عن تشكيل مجموعة شراء تابعة للنواة التوراتية في يافا  $^{7}$ 



الصورة رقم ٢: النشر عن إقامة مجموعة شراء تحضيراً للمناقصة.



الصورة رقم ٣: مشروع «هإتروغ»

#### منهجية البحث

أُجِرى البحث بالمنهج النوعي البنّاء، بطريقة بحث دراســة الحالــة المسـتندة إلى تحليــل مقابــلات معمقــة مع لاعبين مختلفين في المدينة وتحليل وثائق. ٢٦ وقد شـمل النحــث ۲۷ مقابلــة معمقــة شــبه منظمــة مــع ۱۰ من أعضاء النواة التوراتية و- ١٧ من السكان العرب واليهود. استراتيجية اختيار العينة اعتمدت «كرة الثلج» بغية تحديد النشطاء المركزيين في كل مجموعة. أُجريت المقابلات وجهاً لوجه في مدينة يافا، في الموقع الذي اختاره الأشخاص أنفسهم (في منزل الشخص، في مقهى أو في مكاتب النواة التوراتية والمدرسة الدينية التوراتية). استمرت كل واحدة من المقابلات بين ٥٥ و ٩٠ دقيقة بينما استمرت مقابلة واحدة (فقط) نحو ثلاث ساعات. سُجلت المقابلات صوتياً بموافقة الأشخاص أنفسهم، ثم جرى تفريخ نصوص المقابلات فشكلت قاعدة بيانات الدراسة. بقيت أسماء الأشخاص الذين أجريت معهم المقابلات سريـة. أُجريـت المقابـلات مـع أعضـاء النـواة التوراتيـة في كانون الأول ٢٠٢٠، باستثناء مقابلة واحدة فقط (أجريت بواسطة محادثة فيديو)، فقد أجريت جميعها في مدينة يافا. أجريت المقابلات مع السكان، من خارج النواة التوراتية، خلال شهريّ تشرين الأول ـ كانون الأول ٢٠٢١.

كانت المقابلات شبه منظمة وشملت نحو ٣٠ سوالاً تمحورت حول تطور المدينة من النواحي الديمغرافية والاجتماعية والاقتصادية، عملية استيطان النواة التوراتية في المدينة، وأهداف الاستيطان، والعلاقات الداخلية في داخل المجموعات السكانية المختلفة والمجموعات مع بعضها البعض، والتحديات التي يفرضها الاستيطان وغيرها من المواضيع.

بالإضافة إلى المقابلات، ارتكزت نتائج الدراسة على تحليل شامل لوثائق سياساتية حكومية (مَحاضِر لجان الكنيست، قوانين، برامج عمل الوزارات الحكومية المنتلفة، استجوابات وقرارات حكم قضائية، وثائق الميزانية، قرارات حكومية، أصوات تدعو إلى دعم النويات الاستيطانية، مناقصات وغيرها)، وثائق سياساتية بلدية (وثائق التخطيط، تقارير سنوية، مناقصات، خرائط هيكلية وغيرها)، وثائق النواة التوراتية وجمعيات تنشط تحت كنفها (ميزانية، رؤية، خطة سنوية) ووسائل إعلام (تقارير من الصحافة، كتابات فردية في شبكات التواصل الاجتماعي وفي أعمدة الرأي في وسائل الإعلام). جُمعت جميع هذه الوثائق بصورة مستقلة من شبكة الإنترنت

ومن الأشخاص المختلفين الذين أجريت معهم المقابلات.

#### نتائج:

# ١. وُجهات في خطاب المستوطنين ـ بين التعصب القومي، والدين والتنويع

بيّنت المقابلات والمشاهدات مع أعضاء النواة التوراتية أنهم يعتبرون أنفسهم مبادرين يدفعون قُدُماً مشروعاً ذا ثلاثة رؤوس - قومي، وديني واجتماعي/ اقتصادي – متداخلة ومرتبطة ببعضها البعض. يكشف خطاب نشطاء النواة التوراتية عن استطباق أيديولوجي يدمج بين الخطاب النيول ليسرالي حول السوق الحرة والبحث عن المعنى الفردي، من جهة، والقيم الجماعية التي تخدم المصلحة القومية والعرقية.

#### المشروع القومي: «بإمكان العرب العيش هنا، لكنّ ياف ليست لهم»

ينهل الاستيطان في المدن المختلطة أصوله ومصادره الأيديولوجية من حركة «غوش إيمونيم» ومن المشروع الاستيطاني. في خطاب المستوطنين، يمكن تبيُّن تقليد للخطاب الأيديولوجي وممارسات السيطرة الإقليمية على الأرض كما ظهرت خلال فترة ازدهار المستوطنات في السنوات الأولى على إنشائها. في الوقت نفسه، ينتقد هذا الخطاب استمرار مشروع الاستيطان الذي يصفه بتعابير من قبيل الاستنفاد، والتبرجز، والانقطاع عن «شعب إسرائيل» وفقدان المعنى، ويطرح الاستيطان في المدينة المختلطة بديلاً عنه. وعلى نحو متناقض، تصاعد هذا النقد واحتدّ ليس فقط حيال تعزُّز المستوطنات وإنما حيال إخلائها أيضاً. فقد اعتُبر «الانفصال» عن قطاع غـزة في الخطـاب الداخـلي بمثابـة إخفـاق في تجنيـد المجتمـع الإسرائيك حول فكرة أرض إسرائيل الكاملة وقاد، بعد ذلك بسنتين، إلى المهمة الجديدة \_ الاستيطان في يافا. يسعى المستوطنون إلى تعزيز الوجود اليهودي في المناطق المختلطة، تعزيز الحوكمة والسيادة وترسيخ هوية المدينة اليهودية. وكما أوضح مؤسس النواة التوراتية، الحاخام يوفيال ألبرط:

نحن في يافا من أجل تعزيز الهوية اليهودية وترسيخها بين سكانها. لقد حصل التغيير عندي في أعقاب تجربة الطرد من غوش قطيف. عندها أدركنا أن المعركة الحقيقية هي على شعب إسرائيل وقررنا أن تتحرك عائلتنا للعمل بهذا الشأن وفي هذا الاتجاه.

يجسد استيطان النواة التوراتية في ياف اتساع المشروع الإقليمي ويحدد أهداف ا جديدة. بعد تعزِّز المستوطنات، أصبحت المدن المختلطة هي المناطق الحدودية الداخلية الجديدة. وهي تشكل في نظر أعضاء النواة التوراتية حلبة صراع لم يُحسم بعد حول الطابع، والتواجد اليهودي، والسيادة والحوكمة، التي تحتّم «التعزيز» بواسطة المستوطنين الأيديولوجيين. ومع ذلك، يريد المستوطنون أن يكونوا جزءاً من المشهد المحلي «التل أبيبي»، أيضاً، على غرار المستطبقين الليبراليين.

الجمهور العام في البلاد لا يعرف عقيدة الحاضام كوك، لا يعرف الإجابة على السؤال لماذا نحن نصارع على أرض إسرائيل أصلاً. قررنا الانضمام إلى النواة التوراتية، التي عرضوا علي قيادتها في مدينة يافا في مرحلة ما... أخذت هذه المهمة على عاتقي. "

يوصف الاستيطان في المدينة المختلطة بأنه جزء من المهمة العامة المتمثلة في تهويد المكان، سعياً إلى تعزيز السيادة في مختلف مناطق دولة إسرائيل. وفق هذا المنظور، ينقل جيل مؤسسي المستوطنات إلى الجيل الشاب مهمة/ رسالة الاستيطان، وهذه المرة في الضواحي البلدية، بحسب وصف نوعام، الحاخام في تحضيرية «أرز لبنان» الذي يقيم في مستوطنة في منطقة السامرة (شمال الضفة الغربية):

حين كان ابني في السادسة عشرة من عمره قال في: «أنتم يا أبي أقمتم المستوطنات، كانت لديكم عقيدة، وهج في العينين، ركضتم على التلال وبنيتم شيئاً ما. أما نحن، فلا مهمة لدينا، لا وهج، فلتحدد لنا يا أبي مهمتنا القادمة، في ولرفاقي كي نقلب العالم رأساً على عقب»... نحن مجتمع مثاليّ، نبحث عن عيش ما... بعد الانفصال نشأت فكرة الاستيطان في القلوب... أدركنا أننا هناك، في الأعلى... نحن انفصلنا حقاً، لكن لم يكن لدينا خيار آخر. وها قد انتهت المهمة الآن، إذ ليس ثمة من يمكن إقناعه بالمستوطنات. المهمة الآن، إذ ليس ثمة من يمكن الهوية اليهودية، لأن دولة إسرائيل تفقد هويتها اليهودية، المرائيل تفقد هويتها اليهودية، إسرائيل عنابية شعب إسرائيل موجودة هنا.

يعرض المستوطنون المهمة القومية باعتبارها ذات أهمية زائدة في المدينة المختلطة التي تراجع فيها المشروع القومي وضعف على مر السنوات على الرغم من كون المدينة حيزاً غير مختلف عليه (على عكس مسألة الحدود

الدوليــة في المســتوطنات). وكمــا أوضحــت هودَيــاه، عضــو النــواة التوراتيــة:

قبل وصولنا، هجر مدينة يافا عددٌ كبير من اليهود. هسروب مجنون... والعرب كانوا يشترون. تمريافا بسيرورات جيدة جداً منذ وصلنا نحن إليها وها هي تغير وجهها. عرب كثيرون يغادرون... هذا مهم جداً. لو أصبحت المدينة عربية لكان الأمر صعباً جداً على الصعيد القومي، كأنما تخلينا عن جزء من الدولة. إنها يافا، قلب البلاد. ما الذي توصلتم إليه؟ لمن سلمتم بالضبط؟... هذه ليست مستوطنات... بإمكان العرب العيش هنا، لكن يافا ليست لهم. الحمد ش، يافا تتهوّد بحصق وحقيق.

يجسد استيطان النواة التوراتية في يافا اتساع المشروع الإقليمي ويحدد أهدافاً جديدة. بعد تعنزُز المستوطنات، أصبحت المدن المختلطة هي المناطق الحدودية الداخلية الجديدة. وهي تشكل في نظر أعضاء النواة التوراتية حلبة صراع لم يُحسم بعد حول الطابع، والتواجد اليهودي، والسيادة والحوكمة، التي تحتّم «التعزيز» بواسطة المستوطنين الأيديولوجين، ومع ذلك، يريد المستوطنون أن يكونوا جزءاً من المشهد المحلي «التل أبيبيّ»، أيضاً، غيا غرار المستطبقين الليبراليين. في ما تقوله هودياه، ثمة طمس/ شطب للخط الفاصل بين المستطبق الليبرالي والمستطبق الليبرالي

من المضحك دائماً أنهم يسموننا «مستوطنين». متى سأحظى باللقب السامي الموعود «تل أبيبية»؟ [تضحك] في الواقع أنا أسكن هنا في تل أبيب! أن يروا زوجين حضرا من المستوطنة وأتيا إلى يافا هو أمر من وجهة نظرهم يمنح الناس الكثير من الأمل، لأن يافا كانت في حالة فقدان الهوية وضياعها. شيء ما عربي تكاثر هنا، ولذا يثير الكثير من الأمل أن يأتي إلى هنا يهود لا يخافون، وهو ما أعتبره أمراً مدهشاً، لكنني لم أفعل أي شيء وها وما أعتبره أمراً مدهشاً، لكنني لم أفعل أي شيء

لم يكن الانتقال من الحياة في المستوطنات إلى المدينة المختلطة . في نظرهم ـ عملاً قومياً ومياً ودينياً فقط، بل عمل اجتماعي أيضاً يتمثل في مغادرة «البرج العاجبي» والحياة الانعزالية في مجتمع المستوطنات المتجانس من أجل «الارتباط مع شعب إسرائيل» المتواجد في المناطق المختلطة، وفقاً لخطاب المستوطنين، المناطق الشرائح السكانية المستضعفة من خلال توفير الخدمات وتقديم الصدقات، كما يعزز النظام الاجتماعي والحوكمة في المناطق التي تُعتبَر مرتعاً للجريمة والأخلاق الفاسدة.

من أجله، مجرد أنني أتيت وهذا كل شيء.... مضحك هذا اللقب. نحن هنا منذ ١١ سنة! لماذا لا يمكن اعتباري «تل أبيبية» مثل أي واحدة تتجول هنا؟؟

تواصل هودَياه وتروي إن المكان قد درّ عليهم، إلى جانب ضمانه القيم الأيديولوجية، أرباحاً اقتصادية في أعقاب ارتفاع قيمة العقارات: «أتينا إلى هنا لأن زوجي عثر هنا على مكان عمل واجتذبتنا فكرة النواة التوراتية... وقفزت العقارات هنا أضعافاً من حيث قيمتها... حين وصلت النواة إلى هنا من تمتع بالذكاء والرؤية البعيدة اشترى شقة سكنية، ونحن نتحدث عن عدد قليل من العائلات فقط، لكن خلال خمس سنوات تضاعف السعر أربع أضعاف وأكثر».

#### المشروع الديني: «إحياء القفر الروحاني»

يشكل تعزيز القيم الدينية - اليهودية في المدينة المختلطة وإعادة الدين إلى مدن وسط البلاد، في نظر النواة التوراتية وأعضائها، مهمة قومية أيضاً، «صهيونية جديدة»، ترفض الفصل بين الدين والدولة. وكما أشار رئيس المدرسة الدينية (ييشيفاه)، إلياهو مالي:

المدينة فارغة من المضمون اليهودي... ثمة هنا مشكلة روحانية متفاقمة ودورنا هو إعادة إحياء التوراة والصلاة. [هذا جزء من] خطوة عامة هدفها إعادة الروح اليهودية إلى مدن وسط البلاد... ينبغي أن يكون المشروع الجديد للحركة الصهيونية، الصهيونية الروحانية.

يوضح أعضاء النواة التوراتية أنه عندما تتعزز الهوية اليهودية بين السكان اليهود، فسوف تتعزز هويتهم القومية أيضاً. وكما أوضح يونتان، أحد مؤسسي النواة: أنا أومن بالدوائر: تعزيز الإنسان الفرد، تعزيز

أنا أومن بالدوائر: تعزيز الإنسان الفرد، تعزيز العائلية، تعزيز المجتمع والانتماء إليه، تعزيز الهوية اليهودية، ثم بإمكاننا صنع السلام... إذا حاولت

صنع السلام انطلاقاً من تربية طمس الهويات، فلس يقود هذا سوى إلى الفوض، لأن لديك غموضاً في داخلك أنت... الأولاد اليهود أقل تعلّماً وأقل معرفة بهويتهم اليهودية بسبب درجة الحذر العالية جداً التي تؤدي في النهاية إلى الاكتفاء بالحد الأدنى من القواسم المشتركة. ثمة بين الجمهور الواسع رغبة عارمة في التعلم، من جهة، لكن ثمة جهل مريب من الجهة الثانية. في جهاز التعليم الرسمي هنالك خوف وتخوف من التديين والعودة إلى الدين.

يوجه أعضاء النواة التوراتية النقد لجهاز التعليم الرسمي الذي يروج مضامين تعليمية مشتركة للعرب واليهود، وهو ما يصفونه بد «القاسم المشترك المتدني» على حساب الهوية الفردية وتعلُّم المضامين الدينية. وتوجَّه سهام النقد أيضاً إلى واضعي السياسات والنشطاء في المدينة الذين يروجون للتعددية الثقافية والهوية المشتركة بين العرب واليهود، وهو ما يعتبره هؤلاء «طمساً للهويات». توضح موران، الناشطة في جمعية «نضيء يافا»:

أنا أريد بناء هوية مشتركة، لكن ليس كتلك التي تمحوني وتمحوه. هنالك مكان لتقاليد كل شخص. لا ينبغي التلبك ولا الخوف. إذا كنت أقول إنني لا أريد لإبني أن يتزوج من عربية فهذا جيد جداً... أنا آتي وأقيم هنا ضجة على كون هوية يافا متعددة الثقافات... أنا أحتقر هذا، أساساً، لأنه كذب. لأنني إذا ما أردتُ أي شيء له علاقة بالهوية الدينية فسيكون الأمر صعباً بالنسبة لهم... أين التعددية الثقافية هنا إذا لم يكن لي مكان، إذا كان لديكم خوف هستيري من كل ما يتصل بالدين، أو بالهوية بالهوية الوبائة اليس جدياً ولا حقيقياً.

من «القفر الروحاني» تجعل من الصعب المحافظة على

نمط حياة ديني. ينتقد أعضاء النواة التوراتية، بين أمور أخرى، ظاهرة الاختلاط في أعقاب حالات الزواج بين يهود وعرب وإهمال الكُنس وقلة المصلين فيها. ويرى أعضاء النواة التوراتية إن مهمتهم تتركز في تقريب الدين من السكان المحافظين والعلمانيين في المدينة الذين يصفونهم بأنهم «متعطشون» لهذه المضامين.

#### المشروع الاجتماعي: «رائع أنكم أتيتم، اجلِبوا المزيد»

لم يكن الانتقال من الحياة في المستوطنات إلى الدينة المختلطة - في نظرهم - عمالاً قومياً ودينياً فقط، بل عمال اجتماعي أيضاً يتمثل في مغادرة «البرج العاجي» والحياة الانعزالية في مجتمع المستوطنات المتجانس من أجل «الارتباط مع شعب إسرائيا» المتواجد في المناطق المختلطة. يعزز الاستيطان في المدن المختلطة، وفقاً لخطاب المستوطنين، الشرائح السكانية المستضعفة من خال المستوطنين، الشرائح السكانية المستضعفة من خال الاجتماعي والحوكمة في المناطق التي تُعتبَر مرتعاً للجريمة والأخلاق الفاسدة. يوضح حجاي، عضو النواة التوراتية، إنه مقابل الحياة المترفة والبرجوازية في المستوطنات، فإن الاستيطان في يافا هو فعل تضحية ذو معنى اجتماعي:

حين أتى الحاخام رافي بيرتس إلينا للمرة الثامنة محاولاً إقناعنا بالانتقال إلى غوش قطيف، قال: «هل تريدون الانضمام إلى الكوماندو («سييرت» \_ اسم يُطلق على وحدات الكوماندو/ النخبة في الجيش أو الشرطـة)، أن تكونـوا في صدارة العمـل؟ تعالـوا إلى غوش قطيف، إذن» ... اليوم يجرى الحديث في المستوطنات عن التبرجني عن الشقق السكنية وهنالك قائمة انتظار في مختلف المستوطنات... بعض أصدقائي بدأوا يلتقطون صوراً للحدائق في منازلهم، مع زاوية للشيّ... أنا سعيد بأننى لست هناك... هنا يوجد أشخاص يبحثون عن المرحلة التالية... الحاخام مالى جاء إلى بيت إيل مرة واحدة وقال «الآن ينبغي أن تقدم بيت إيل الدعم ليافًا... يجب أن ينتقل عُـشر مـن سـكان بيـت إيـل إلى يافـا». كنـا نريـد مكاناً نكون فيه أكثر أهميةً... ألا أكون منعزلاً في فقاعتى... ألا يكون كل فرد منعزلاً مع نفسه، بل أن يكون المكان ذا معنى، أن تكون فيه مساهمة لخدمة شعب إسرائيل... هناك ما يسمى الأماكن الاعتيادية وهناك الكوماندو \_ النويات التوراتية... أتينا إلى هذا العالم كي نُعطي من أنفسنا، هذا ما نؤمن به.

تتحدث تمار، عضو النواة التوراتية، عن اللقاء بين الثقافات والاندماج الاجتماعي بمصطلحات التنوع المديني، والتعددية والحب المجاني:

في الحالة المثالية، كنت أرغب في السكن في مكان ليس المتدينين فقط... ألتقي فيه بكل شرائح شعب إسرائيل، لا أن أكون في برج عاجي ما الجميع فيه متشابهون، الطبعة نفسها. أن أكون في مكان مختلط ويافا هي كل شعب إسرائيل حقاً. من المحافظين اليهود، والعرب، والمسيحيين، والمهاجرين من بلغاريا، والمهاجرين من روسيا، والأفارقة، والأثيوبيين... أعتقد بأن معظم الذين يأتون إلى يافا يريدون أن يكونوا مع كل شعب إسرائيل، هذا التنوع يهمهم جداً، أن يكون تواصل مع السكان... أن تكون علاقات، دون أن يخون المشترك، مع الحوار والتفكير... التواصل بين الناس المشترك، مع الحوار والتفكير... التواصل بين الناس الجاهزة، من أجل تطور شعب إسرائيل... كي لا تحدث الانقسامات وتنتشر الكراهية.

على غرار المستطبقين الليبراليين في يافا، كذلك المستطبق المتعصب قومياً أيضاً مدفوع بالبحث عن حياة في مجتمع متنوع دينياً، واجتماعياً وثقافياً. لكنه يريد، في الوقت نفسه، التأثير على السكان المحليين والمحافظة على إطار داخل المجتمع وانتماء إلى مجموعة المساوين له، من خلال إنشاء مؤسسات تعليمية وثقافية منفصلة تتيح «التنوع الآمن». إلى جانب تحقيق الاندماج الاجتماعي، يوضح إيتمار أن استيطانهم في يافا يعزز السكان القدامى المستضعفين:

يلزم الحاخام جميع التلاميذ في المدرسة الدينية بالتطوع بضع ساعات كل أسبوع. تطوع بعضهم في ترميم بيوت بعض المسنين، بعض آخر في مرافقة أبناء شبيبة من الطائفة الأثيوبية، وبعض ثالث في توزيع سلال المواد الغذائية والألبسة... عمل اجتماعي خفيف. ثمة في شعب إسرائيل الكثير من المساكل والمصائب وحين تبدأ بتقديم المساعدة فأنت تصبح، بشكل طبيعي، عامل رفاهية للبيئة المحيطة. لأن عوامل الرفاه محدودة جداً، بميزانياتها وبقدراتها، وفي اللحظة التي يتجرأ أحد ما يبدأ الناس البسطاء بالتوجه إليه وكأنه سلطة ستقدم لهم المساعدة... [الفكرة هي] أن نأتي إلى مناطق فقيرة من الناحية الاقتصادية والاجتماعية ونقوم بتطوير المكان...

الأشخاص الذين يسيرون في طريق العمل والبذل والتطوع لديهم شعور بأنهم يحملون رسالة.

يجري الحديث عن دعم السكان الفقراء في يافا وتعزيزهم بمصطلحات التنمية الثقافية والقدوة الشخصية. «حين أتينا إلى يافا كان السكان الفقراء من المحافظين، والمسنين، بصورة أساسية. عندما جئنا إلى هنا كنا نسير في الشارع فيقولون لنا «رائع أنكم أتيتم، اجلِبوا المزيد»... هذه كانت ردود الفعل». وهذا ما تقوله موران، أيضاً:

أنا أومن بأنه في اللحظة التي يلتقي فيها الأولاد، والناس، بي أو بأمثالي، يحصل التأثير. أنا حاضرة؟ ثمة لهذا معنى بالتأكيد. حتى لو انتهى الأمر بأن أحدم لهم مساعدة تعليمية، بأن أحضر لهم سلة غذاء من البيت. مدهش. حتى لو فتحت أمامهم عالما آخر... الناس هنا في يافا يكبرون وهم يخوضون صراع بقاء. إنك ترى كيف تُنهي يومك بينما طموحك في الحياة هو أن تكون أمين صندوق في متجر أو بائع مخدرات... مجرد التقائهم بأشخاص يذهبون إلى الجامعات، فهذا يعني أن هنالك عالماً وحياة، هنالك مكاناً آخر، هنالك لغة. بالنسبة لى، هذه قدمة رهيدة.

إلى جانب كشف السكان المحليين على ثقافة أخرى، ينظر أعضاء النواة التوراتية إلى استيطانهم في المدينة بكونه محفزاً على حفظ النظام الاجتماعي والحوكمة في المكان الذي يُعتبر مرتعاً للجريمة. توضح هودياه:

مجرد وجودنا وعيشنا هنا هو، في حد ذاته، النواة التوراتية. لست ملزمةً بالقيام بأي عمل... العيش هنا فقط، بكل بساطة... في كل الأماكن التي سكنا فيها كنا لطفاء مع الجيران وكنا نحمل معنى ما بالنسبة لهم... جئنا بنغم جديد... من الواضح لي أننا أحدثنا تغييرات كبيرة ولامسنا العديد من الدوائر، لمجرد أننا نعيش هنا في يافا... أذكر أننا حين وصلنا إلى هنا للمرة الأولى رأينا البريق في أعين الناس، «لماذا أتيتم؟ ألا تخافون؟». قلت لهم: «لا، مم يجب أن أخاف؟»... كان لذلك أثر إيجابي على اليه ودالذين يعيشون هنا، وهو مالم ينسوه. شدد خطاب المستوطنين على أهمية تعزيز الأمن الشخصي للسكان اليهود القدامي في وجه أعمال الإجرام التي يمارسها سكان عرب، كما أوضح حجاي:

لم نأت لطرد العرب أو غير ذلك مما يفكرون فيه عنا هنا. نحن نأتي لتعزيز اليهود... كي

يتمكنوا من التجول هنا في الشوارع... أنت لا تستطيع التجول هنا لأن العرب يفعلون ما يحلو لهم، حتى في الشوارع أيضاً، دراجات كهربائية وتراكتورونات... ثمة هنا مسألة انعدام حوكمة وغياب سلطة القانون الذي لا يسري هنا... لأنهم يخافون من التعامل معهم..

#### ٢. علاقات بين المستوطنين والسكان

# علاقــات مــع الســكان العــرب: «مــن يريــد العيــش تحــت، فمر حباً »

يتحدث أعضاء النواة التوراتية عن علاقات صراعيّة مع السكان العرب. وهم يميزون بين السكان العرب الذين يصفونهم يصفونهم بأنهم معياريون وأبناء الشبيبة الذين يصفونهم بأنهم معياريون على القانون يمارسون تخريب المتلكات، بعضهم مدفوع بالتعصب القومي وباللاسامية. توجد مع السكان العرب من المجموعة الأولى علاقات جيرة مستركة مقابل البلاية. لا بل، تحدث بعض أعضاء النواة عن تغيير في نظرتهم إلى المجتمع العربي، من النظرة عن تغيير في نظرتهم إلى المجتمع العربي، من النظرة الاستيطانية تجاه العرب كد «أعداء» و»مخربين» إلى نظرة وبين مواطني إسرائيل والفلسطينيين وراء الخط الأخضر. وعلى نحو معاكس، جعل الاستيطان في يافا بعض هؤلاء أقل تعصباً قومياً، كما يقول إيتمار:

أعتقد، بصورة مبدئية، أن كل من انتقل إلى يافا أصبح أكثر اعتدالاً من الناحية السياسية وأصبح أكثر يساريةً، ولو قليلاً... أكثر واقعيةً بقليل تجاه الأمور المختلفة ويبحث عن حلول عينية... لأنهم يجب أن يكونوا جيراناً ولأن ثمة كثيرين من العرب الجيدين. يجبرنا واقع الحياة المشتركة والعمل المشترك على التعاون... حين يريد الحاضام مالى، على سبيل المثال، تحقيق أمور متصلة بالدين من البلدية، فهو يفضل التعاون مع شيخ الحركة الإسلامية/ الجناح الشمالي لتعزيز موقف أمام البلدية... قد يكون هذا تعاوناً غائياً، لكن هذا لا يهمّ. هذه الأمور تحدث بالفعل... هنالك علاقات جايرة حسنة... ليس العارب الفلسطينيون مثل عرب يافا، إطلاقاً. إنهم بعيدون (مختلف ون) عن بعضهم البعض بُعد الأرض عن السماء... يعيش أولئك الذين بقوا في يافا في مستوى اقتصادي \_ اجتماعــى عــال جــداً. ثمــة لهــذا معنــى

اقتصادي أيضاً. ثم من ناحية تجربة المعايش لهذا الواقع، نرى العربي إنساناً، يتحدث بطلاقة، مثقفاً، لطيفاً ويطرح هنا شكاوى ومطالب عادلة والجميع راضون عن هذا العرض.

على نصو مماثل، تشرح موران أيضاً عن أثر الحياة في المدينة المختلطة على نظرة أعضاء النواة التوراتية تجاه المجتمع العربي، وهي النظرة التي تدمج بين التسيند والجيرة:

يعيش أعضاء النواة حياة مركبة ... عندما تسكن في بلحة وراء الجدار وهنالك فصل واضح بينهم وبينك، فمن السهل أن تكره العرب. أما حين تسكن معهم في البناية نفسها، فأنت ملزم بفتح عقلك والتفكير بصورة أخرى. لا يمكنك البقاء في المكان نفسه... أنا ما زلت معينة لكن مع ذلك أنا لا أتفق بتاتاً مع أفكار معينة لدى الجمهور الذي أنتمي إليه... لأن العرب في نظره هم مخربون ليمحح اسمهم، بصورة تلقائية ... تخرج من فمي بصورة أوتوماتيكية تماماً. هذا ليس تناقضاً، لكن جيراني طيبون، نسكن الباب قبالة الباب، وهم عرب، عيدون، وأنا لا أقصدهم هم حين أقول هذا... من يكون مستعداً للعيش تحت الحكم اليهودي فله حقوق مثلي وهو، بالنسبة لي، مساو لي.

هودَياه، التي كانت تسكن في كريات أربع في طفولتها، تحدثت عن التغيير الذي حصل لديها في ما يتعلق بنظرتها تجاه المجتمع العربي في أعقاب الاستيطان في يافا. يمكن ملاحظة نقد خفي في كلامها موجه إلى مشروع الاستيطان الذي وضع اليهود والعرب مقابل بعضهم البعض كأعداء، بينما تتيح الحياة في المدينة المختلطة إمكانيات اللقاء والتعارف، حتى لو كانت محدودة وبتحفظ، من خلال تواجدهم معاً في الحيز العام:

عندما وصلتُ إلى يافا كان الأمر بمثابة صدمة لي. العربي في نظري هو عدوّ. نشأتُ في بلدة مَن يدخل إليها فإنما جاء ليقتلني... ثم تجولتُ هنا في الشوارع... نساء يعتمرن الكوفيات، أصوات في أيام الجمعة تنادي «بندورة بشيكل» بندورة بشيكل» نتساءلتُ: أين أنا؟ أفي غزّة؟ وعندئذ تعلمتُ إجراء هذا الفصل... يوجد هنا عربٌ متعصبون قومياً لكن هنالك أيضاً عرب يريدون العيش معك... وهذه سيرورة بالنسبة في كمستوطِنة... تعلمتُ الفصل. أن

تجلس في الحديقة العامة على مقعد بجانب امرأة تغطى كل جسدها، هذا ضرب من الوهم. كنت أراهم من خلال الباص المحصِّن ضد الرصاص عندما كنا نسافر إلى كريات أربع ... لكنها تريد العيش مثلى، حقاً. لدي جارة أنجبنا معاً، هي وأنا، مرتين... نتحدث عن الحياة، امرأة بكل معنى الكلمة، هذا مدهـش. وهـذه سـيرورة... أنا لسـتُ في هـذا الـصراع هنــا... الســنوات قــد سـحقت هنــا هــذا الفصــل بــين «پهودي» وعربي» وسحقت كريات أربع... إنه صندوق باندورا ويجب فتحه. السيرورة في ياف هي صحية، في حد ذاتها، لأنه طالما ليست لديهم طموحات قومية، فليست لدى ثمة أى مشكلة مع العرب. من يريد العيش تحتى فمرحباً به ويريد العيش هنا بسلام، فليتفضل ويجلس معي... هنالك قواعد شرعية واضحة جداً في ما يتعلق بالعلاقة مع الجار الغريب (غوى) \_ احترمه وشُكّ به، هكذا أقيم علاقاتي مع العرب، ليس أكثر. الفصل واضح حــداً حــداً.

إلى جانب علاقات الجيرة، التي توصف بأنها جيدة، والرغبة في إنشاء علاقات أخرى مع العرب مقارنة بحياتهم في المستوطنات، لا يزال حديث هودَياه وموران ينطوي على فصل واضح بينهما وبين السكان العرب. وصف هودَياه جارتها العربية، بدهشة، بأنها «امرأة بكل معنى الكلمة» يثبت تماماً الأمر الذي أرادت نفيه ودحضه: الهوية للعرقية القومية هي المتوقعة، المؤكدة، التي تغطي على أي هوية أخرى، سواء كانت جندرية أو علاقات جيرة. وإضافة إلى هذا، فإن هذه العلاقات «مشروطة» بأن يقبل السكان العرب العيش كمجموعة خاضعة. تُعرض هذه العلاقات وكأنها حتمية يفرضها الواقع الذي لا يمكن في الطاره إلغاء مواطنة عرب يافا، كما يوضح إيتمار:

المستوطنون الذين قدِموا إلى يافا ليسوا منزعجين كثيراً من العرب. لقد أتواكي يلتقوا بالعلمانيين. لم يأتوا لإبعاد العرب، لأنه ليس ثمة مكان يبعدون إليه. لديه هوية زرقاء اللون. لا بلاد أخرى لديه، إنه يقيم هنا، ما الذي يمكن أن نفعله به؟ انقله إلى الرملة، إذاً. وماذا بعد؟ كأنما، ومعذرة على الكلام الفظ مثل غرض ما لديك في المنزل وليس لديك مكان تضعه فيه. سيسقط حتماً. ليس ثمة ما يمكن القيام به. فما هي نواياهم، إذاً؟ إنهم يريدون التأثير على الخطاب العام في المجتمع الإسرائيلي وتعزيز قيم يؤمنون بها.

يُصوّر المجتمع العربي وكأنه لا يستحق أن تكون لديه تطلعات قومية ويتم تسليعه ليكون عبئاً على المجتمع الإسرائيلي. لذلك، يوضح يونتان، تبقى علاقات المجيرة هذه على مستوى شخصي/ فردي فقط وليس على مستوى أهدافهم كمجموعة: «على المستوى الشخصي الفردي، هنالك علاقات جيرة حسنة. على مستوى المجمعية - نشاطنا يمثل الهوية اليهودية، لا يستهدف تحقيق التعايش وأحاديث السلم». مقابل علاقات الجيرة الحسنة مع «العرب المعياريين»، يتحدث أعضاء النواة التوراتية عن علاقات متوترة مع من يعتبرونهم سكاناً خارجين على القانون. وكما أشارت هودياه:

هناك الكثير من المضايقات... هنالك توتر مع الشباب الذين يمكنهم أن يضايقوا ويزعجوا، بإلقاء ملاحظة هنا أو شتيمة هناك... خارجون على القانون... ليس من اللبق القول، لكن كما أن هنالك عرصات يهوداً، فهنالك عرصات عرب أيضاً، يريدون الفوضى، الحركة، يمكنهم أن يضايقوا كبار السن الذين يتجولون هنا... ربما كنت أنا الذي أثيرهم لأنني مستوطنة تغطي رأسها ومع كثير من الأولاد... لكن كما قالت لي عربية هنا «نحن أيضاً لا نعرف ما نفعل معهم». عندما يأتون إلى الحديقة العامة تقول لي: «يلا، هيا بنا نغادر قبل أن يقيموا الفوضى هنا». هي عربية أيضاً... لا يمكنك أن تعرف ما خلفية ذلك كله ودوافعه - هل هو الميل إلى التخريب فقط، هل هو الميل إلى التخريب فقط،

يقول أعضاء النواة التوراتية إنهم وقعوا خلال السنوات الأولى من استيطانهم في المدينة، بشكل خاص، ضحية للعنف بسبب ملامحهم الدينية واعتبارهم «مُهوِّدين للمدينة». هكذا يروون، على سبيل المثال، إن قنبلة صوتية قد ألقيت في ساحة المدرسة الدينية (ييشيفاه) وإن مظاهرات قد نُظمت قرب المدرسة الدينية وقرب مساكن التلاميذ. ومع ذلك، أكد هؤلاء خلال المقابلات التي أجريت معهم في الأشهر التي سبقت أحداث أيار ٢٠٢١ إن التوتر الذي ساد بينهم وبين السكان العرب خلال السنوات الأولى من استيطانهم قد خفت وهدأ. هكذا يصف الحاخام نوعام، مثلاً، الوضع الذي كان سائداً قبل أشهر قليلة من أحداث أبار ٢٠٢١.

لدى انتقال المدرسة الدينية إلى هنا حصلت أعمال شغب أيضاً، تسببوا بمشاكل للمدرسة الدينية... لكن الوضع قد هدأ اليوم، فقد رأوا أننا أشخاص لطفاء ولا

شيء هنالك اليوم، وحين أقول لا شيء فمعنى ذلك لا شيء تماماً \_ صِفر، صِفر. أحياناً يمر ولد ويصرخ نحوى بشيء ما... لكن هذا كل ما في الأمر... مؤخراً بدأت هنا مظاهرات وأحرق العرب عربات النفايات. أنا أدرك أن ثمـة توتـراً تحـت السـطح وقـد تكـون صحـوة مـا... هـل نثق بهم كمخلصين للدولة على المستوى القومي؟؟ كلا بالتأكيد، وأنا أفهمه جيداً... ثمة لديه مشاعره القومية الخاصـة بـه وهـو يريـد أن تكـون هنـا دولـة عربيـة. حـين تصل الأمور حد الصدام، سنكون هناك ١٠٠٪... لا نهاب وليست لدينا أي مشكلة، نحن لا نخطط، لقد أبقينا كل الذخيرة والدبابات تحت البلاط. توجد دولة وتوجد شرطة وإذا ما وقعت مواجهات، فسوف نختار الجانب اليهودي. ظهر تفاقم العلاقات بين أعضاء النواة التوراتية وسكان المدينة العرب بكامل حدته في حادثة الاعتداء على رئيس المدرسة الدينية إلياهو مالى ومدير المدرسة الدينية موشیه شندوفیتش یوم ۱۸ نیسان ۲۰۲۱. فقد کشف الاعتداء وأحداث العنف بين الجماعتين والعنف البوليسي الذي أعقبها واقع أن علاقات الجوار تقف على كف

# خلاصات: صندوق الباندورا في الاستطباق المبني على التعصب القومي

شهدت مدينة يافا على مر السنوات موجات عدة من الاستطباق رافقها لاعبون اجتماعيون أعادوا اكتشاف المدينة من جديد: رياديون بلديون وفنانون، مبادرون وأصحاب رؤوس أموال، برجوازيون بوهيميون (bobo) مُترفون، وطلاب جامعيون، نشطاء يساريون وكومونات تعاونية (مثل صداقة رعوت). وخلال العقد الأخير أتى إلى المدينة المختلطة لاعب سياسي جديد المستطبق المتعصب قومياً رسخ قوته وعززها تحت السطح حتى أحداث أيار ٢٠٢١. هذا اللاعب هو نتاج سيرورة متدحرجة وسعت الحركة الاستعماني المناطق (الفلسطينية) إلى المناطق الحدودية الداخلية في وسط البلاد سعياً منها إلى «الاستيطان في القلوب».

شكّلت موضعة يافا كهامش لمركز البلاد وسيرورات الاستطباق أساساً لتحقيق أهداف عرقية - قومية بغلاف نيوليبرالي من التعددية المدينية والتعددية الثقافية. فقد أطلق المستوطنون مبادرات ومشاريع تحت مسميات رعوية مثل «بيت الحب والصلاة على البحر»، «ملامسة الريح»، «نضيء يافا» و»الهبوط إلى أعلى»، التي جمعت

بين خطاب التنوع الثقافي والمشاركة الاجتماعية والخطاب القومي المتعصب للهوية اليهودية، والملكية، والدين والتعليم. لكن بينما جاء المستوطنون مزودين بأجندة واضحة، أدى اللقاء مع المدينة المختلطة في واقع نيو ليبرالي إلى عدم تركيزهم أنماط عملهم واستيطانهم، وهو ما تحول فيما بعد إلى استراتيجية فعالة وجيدة التجهيز. أثارت المجمعات السكنية المنفصلة التي روج لها المستوطنون خلال السنوات الأولى من استيطانهم موجة احتجاج محلية ومعارك قضائية متواصلة. يُضاف إلى ذلك أزمة السكن وارتفاع أسعار العقارات في يافا، مما جعل من الصعب شراء مساكن بصورة منظمة في الجوار. زد على ذلك أن مواصفات المستوطنين، وتفضيلاتهم وقدراتهم الاستهلاكية المختلفة قد شجعت اللامركزية في الحير البلدي. وقد برز النمط اللامركزي بصورة واضحة في طابع نشاط أعضاء النواة التوراتية أيضاً: في تأسيس جمعيات وهيئات مختلفة، ترأسها عدد من النشطاء وليس شخصية مركزية واحدة. وسواء أكان الأمر استراتيجية مخططة ومعتمدة أم سلوكاً اضطرارياً، فقد منحهم توزيع المستوطنين في المنطقة السيطرة على عشرات المراكز والمؤسسات البلدية (كُنس، مراكز جماهيرية وغيرها)، فضلاً عن سهولة الوصول إلى قطاعات أخرى مختلفة في المدينة وقدرة على التأثير الحاسم على العلاقات بين المجموعات السكانية. وقد برزت قوتهم هذه، بشكل خاص، على خلفية عددهم القليل نسبياً.

اكتسب الاستطباق المتعصب قومياً المزيد من القوة ليس بسبب الواقع النيو ليبرالي وانتشاره المكاني فحسب، وإنما بسبب التعبئة السياسية والأيديولوجية التى شكلت محركه المركزي، بصورة أساسية. وبكونه كذلك، فقد أثار معارضة محلية، ليست طبقية فقط وإنما عِرقية \_ قومية أيضاً. وقد انفجرت هذه المعارضة بكامل قوتها في ربيع العام ٢٠٢١. في شهر نيسان، بعد حادثة العنف التى جرى الاعتداء خلالها على رؤساء المدرسة الدينية التوراتية، نـشر منظمـو المظاهـرة الاحتجاجيـة بياناً قالـوا فيه: «نحن نتواجد هنا هذا المساء للتعبير عن تضامننا مع سكان ياف الأصليين الذين تم إقصاؤهم إلى الخارج من قبل النويات التوراتية ذات الأيديولوجيا الاستعمارية المعلنة التي تسعى إلى التهويد من جهة، ومن قبل أصحاب رؤوس الأموال من جهة ثانية. هؤلاء يتلقون الدعم المباشر من بلدية تل أبيب، ومن وزارة البناء والإسكان ومن شرطة إسرائيل ويطبقون سياسة شاملة

تدفع نحو الحد الأقصى من تهويد المدينة وتحويلها إلى منطقة بملكها العُشر الأعلى الأبيض والمُتخم» ٢٠٠٠. ومؤخراً، عُرض فيلم «شهادات أيار ٢٠٢١» \_ مجموعة من الشهادات أدلى بها سكان فلسطينيون من يافا واللد يوجهون فيها أصابع الاتهام إلى المستوطنين والشرطة. هـل كان العنف الذي تفجر بين المجموعتين في يافا في نيسان وأيار ٢٠٢١ نتاج القاعدة البنيوية التي أرستها النواة التوراتية، كما يدعى السكان الفلسطينيون؟ هل كان الوجـود الاسـتيطاني في المدينــة المقسـمة سـيكون مؤثــراً إلى هذه الدرجة الحاسمة لولا تاريخ الاستطباق الليبرالي في يافا؟ ما زال من المبكر الجزم بهذا الشأن، إلا أن الوقائع والنتائج التى تراكمت بين أيدينا تشير بصورة واضحة إلى سيرورات مترابطة ومتداخلة بين التجديد الحضرى بأبعاده الاقتصادية، والتخطيطية والمؤسساتية، والتطرف الراديكالي السياسي ونوع جديد من التعبئة الاجتماعية. وقد أشرنا في هذه المقالة إلى سيرورة التبلور التاريذي للمرزج الهجين بين الاستطباق الاقتصادي والفاعلية الاستعراقية \_ وهو ما أسميناه «استطباق التعصب القومي».

يبيّن هذا البحث أن العنف الذي انفجر في يافا في نيسان وأيار ٢٠٢١ لـم ينشأ من العدم ولا من فراغ. يشير التحليل السوسيولوجي إلى قاعدة تترسخ وتتعزز وتشكل تهديداً للنسيج الاجتماعي الدقيق والهش في مدينة يافا. على عكس المستطبقين الليبراليين، ينبع تأثير أعضاء النواة التوراتية الحاسم على الحيز من تاريخ متواصل من التوسع في المدينة يدمج بين التوجهات الاقتصادية والسياسية. وتشير الاحتجاجات الشعبية إلى مفاهيم ومواقف متناقضة بشأن «الحق في المدينة»: فبينما يعتبر السكان العرب النواة التوراتية خصماً خارجياً جاء لمحو وجودهم الجماعي في يافا، يطالب المستوطنون المتدينون ـ القوميون بحق الاستيطان في المدينة التي كان الحاخام كوك الحاخام الرئيس فيها في بدايات القرن العشرين. وقد تناولت هذه المقالة النواة التوراتية بحد ذاتها وعلاقاتها مع المجموعات السكانية المختلفة في يافا. ولا ترال ثمة حاجة إلى المزيد من البحث لدراسة وجهات نظر المجموعات السكانية نفسها ومواقفها حيال النواة التوراتية وتأثيرها على نسيج الحياة في المدينة.

(ترجمها عن العبرية: سليم سلامة)

- 17 Kaddar, Merav. (2020). Gentrifiers and Attitudes towards Agency: A New Typology. Evidence from Tel Aviv–Jaffa, Israel. Urban Studies, 57, 6: 1243–59.
- 18 Kent–Stoll, Peter. (2020). The racial and colonial dimensions of gentrification. Sociology Compass, 14(12), 1–17 19 Yiftachel, Oren. (2020). From displacement to displaceability: A southeastern perspective on the new metropolis. City, 24(1-2), 151–165
- 20 Shmaryahu-Yeshurun, Yael. & Ben-Porat, Guy. (2020). For the Benefit of All? State-led Gentrification in a Contested City. Urban Studies
- 21 Kaddar, Gentrifiers and Attitudes
- ۲۲ مونترسكو، دانئيل. وفابيان، روعي (۲۰۰۳). «القف ص الذهبي»: الاستطباق والعولة في مشروع جبعات أندروميدا في يافا. تيئوريا وبيكورت، ۲۲، ۱۶۱ ۱۷۸ (بالعبرية).
- ٢٣ شـمرياهو يشــورون، ياعيــل (٢٠٢٠). سياســة اســتيطان النويــات التوراتيــة في المناطــق الطرفيــة وفي المــدن المختلطــة في إسرائيـــل: بــين القوميــة والنيــو ليبراليــة. أطروحــة لنيــل درجــة «دكتــوراة في الفلســفة»، بـــئر الســبع: جامعــة بــن غوريــون في النقــب
- ٢٤ كوهــين، عـدي، «النــواة الصلبــة: هكــذا تســاعد جيوبنــا جميعــاً في إذكاء التوتــر في المــدن المختلطــة». في دي ماركــر، ٢ حزيــران ٢٠٢١. انظــر/ي الرابــط التــالي:. - estate/.premium-1.9865355
- ٢٥ دومبروفسكي، ماتي (٢٠١٥). من أرض إسرائيل إلى شعب إسرائيل؟ النويات التوراتية كمؤشر على تحوّل في الصهيونية الدينية، موشي رحيمي (محرر)، «عَمَدوت»، ز، انفصال وتضامن، إلقنا، رحوفوت: كلية أوروت يسرائيل، ١٩-٥٥
- https://apps.:انظـر/ي مناقصـات عميـدار عـلى الرابـط التـالي: land.gov.il/MichrazimSite/#/michraz/20090729
- http://www.yaffo.co.il/article\_k. انظـر/ي الرابـط التــالي ٢٧ ٢٤٦-asp?id
- https://apps.land.gov. انظـر/ي المناقصـة عـلى الرابِـط التـالي:  $^{ au}$  1/MichrazimSite/#/michraz/20090054
- org.acri.law//:https : انظــر/ي الالتمــاس عــلى الرابــط التــالي: pdf.hit۲۰۰۲/petitions/pdf/il الاســـتئناف عـــلى https://bit.ly/3c79GaH وانظـــر/ي الاســـتئناف عـــلى
- - ٣١ في مساف هاروح [نشرة المزاج]، مصدر سابق.
- 32 Yin, Robert. Case Study Research: Design and Methods. Applied Social Research Methods series. (Thousand Oaks, London: Sage Publications, 2006): 25
- ۳۳ انظـر/ي ناحــهم أفنيئــل، عــلى الرابــط التــالي: .http://www. zomet.org.il/\_Uploads/1307.pdf
- ۳٤ أنظـر/ي رابـط الفيـس بـوك التـالي: ،com/rachel.beitarie/videos/10159354578347372 - https://www.facebook.com/photo وأيضـــاً: ، photography

#### الهوامش

- من منشور دعائي الشروع سكني «لؤالؤة ييف»، في مساف هاروح [نشرة المزاج]، بتاريخ ٢٤ كانون الثاني المثاني المباده.//en.calameo.com/ نظر/ي الرابط التالي: /read/002627047dfb5235044f4
- ليرون دورون، «فظيع: ضرب رئيس مدرسة دينية في يافا»،
   في يسرائيل هيوم، ۱۸ نيسان ۲۰۲۱. انظر/ي الرابط التالي:
   https://www.israelhayom.co.il/news/local/article/197260
- ايتي بلومنظال، «الهجوم يتعلق بالأرض.. وبممتلكاتنا»،
   يديعوت أحرونوت، ۱۹ نيسان ۲۰۲۱. انظر/ي الرابط التالي:
   https://www.ynet.co.il/news/article/Hk69Sp5UO
- ٤ اِسْتِمْبُاق ـ وفود طبقات اجتماعيّة وسطى وعليا إلى أحياء هامشيّة وتبديل طابع المكان/ تحسين أو ترقية الأحياء (في المدن) / رفع المستوى الاجتماعــي.
- .5https//:www.facebook.com/rachel.beitarie/videos 10159354578347372/
- ٦ عطيرت كوهنيم هي مدرسة دينية يهودية في القدس القديمة خرج منها الحاضام إلياهو مالي وحاخامون آخرون أنشأوا النواة التوراتية في بافا.
- حجاي ميطر، «عرب يافا يحتجون: عشرات الشبان اليهود
   اعتدوا على المصلين في المسجد»، ماكون ريشون، ۲۰ كانون
   https://www.makorrishon.
   co.il/nrg/online/54/ART2/202/635.html
- 8 John L. Comaroff and Jean Comaroff, Ethnicity, Inc, Chicago Studies in Practices of Meaning (Chicago: University of Chicago Press, 2009).
- ٩ شنهاف، يهودا، في مصيدة الخط الأخضر، نص سياسي
   يهودي، (تـل أبيب: عـام عوفيد، ٢٠١٠).
- ١٠ . "الاستيطان الشبابي" هـو حركـة تنشـط منـذ العـام ٢٠١٨ مـن أجـل تسـوية البـؤر الاسـتيطانية وتنظيمهـا بموجـب القانـون الإسرائيــي. خلافـاً للمسـتوطنات في "يهـودا والسـامرة" (الضفـة الغربيـة) التـي تتمتـع بمكانـة قانونيــة في إسرائيــل، فـإن هـذه البـؤر الاسـتيطانية تُعتــبر غــير قانونيــة.
- 11 Smith, Neil. (1982). Gentrification and uneven development. Economic Geography 58, 139–55.
- 12 Ley, David. (1986). Alternative Explanations for Inner-City Gentrification: A Canadian Assessment. Annals of the Association of American Geographers, 76(4), 521-535 13 Zukin, Sharon. "Whose Culture? Whose City?" in: Zukin,
- S. (ed.). (The Urban Sociology Reader. Routledge, 2012)
- 14 Bourdieu, Pierre. (1977). Cultural Reproduction and
- Social Reproduction. In J. Karabel, & A. H. Halsey (Eds.), Power and Ideology in Education, pp. 487–511.
- 15 Smith, Darren .P., & Phillips, Deborah. A. (2001). Socio-cultural representations of greentrified Pennine rurality. Journal of Rural Studies, 17, 457-469.
- 16 Coley, J, and Robert M. Adelman. (2021). "Gentrification in the 'City of Good Neighbors': Race, Class, and Neighborhoods in Buffalo." Sociological Inquiry. 91(4):824–848

### ميخال هاس\*

# المحو والمقاومة في «مدينة جريحة»

شهد أيار ٢٠٢١، الدي أماط اللثام عن التناقضات التي اعترت الصورة التي تصوّر بلدية تل أبيب-يافا نفسها فيها كما لو كانت نموذجًا ليبراليًا للتعايش، نفسها فيها كما لو كانت نموذجًا ليبراليًا للتعايش، تصاعُد حدة أعمال العنف بين اليهود والفلسطينين، التي بلغت ذروتها في خروج حشود غاضبة - مثلما كان عليه الحال في «المدن المختلطة» الأخرى في إسرائيل. وقد صكّت السلطات البريطانية في فلسطين الانتدابية مصطلح «المدن المختلطة» لكي يتسنى لها تحديد عدد السكان المحليين وبسط سيطرتها عليهم. وبعد أن استُخدم هذا المصطلح لوصف الأحياء اليهودية في المدن الفلسطينية في بادئ الأمر، فوصف الأحياء اليهودية في المدن الفلسطينية في بادئ الأمر، غدا اليوم يعرف حالة انعكس مسارها وانقلب رأسًا على عقب (Yacobi, 2002, 2009). وقد طغى على الخطاب العام من الطريقة التي انتشرت فيها أعمال العنف وامتدت

من القدس إلى غزة - وهما موقعا المواجهة اللذان يفوقان غيرهما في جلائهما ووضوحهما - لتعكّر صف و التعايش الذي بدا سلميًا في ظاهره في المدن المختلطة، كمدينة يافا. ومع ذلك، فعندما تحوّل انتباه عامة الناس إلى النضال الذي يخوضه السكان الفلسطينيون في حي الشيخ جرّاح بالقدس في مواجهة إخلائهم من منازلهم، كان الفلسطينيون في يافا يحتجون بالمثل على موجة من أعمال الهدم التي في يافا يحتجون بالمشهر التي سبقت أيار ٢٠٢١. فقبل نفذت على مدى الأشهر التي سبقت أيار ٢٠٢١. فقبل والتشييد في مقبرة الإسعاف الإسلامية العتيقة في يافا لكي تقيم مأوى للمشردين على أنقاضها وردًا على ذلك، خاض الفلسطينيون من أبناء مدينة يافا موجات من الاحتجاجات على مدى شهرين، وعمدوا إلى استخدام تكتيكات عنيفة من قبيل إلقاء الحجارة وإغلاق الطرق، إلى جانب تقديم

ا دمرت إسرائيل منذ العام ١٩٤٨ المئات من المقابر الإسلامية في شتى أرجاء البلاد (Breger et al., 2013).

<sup>\*</sup> طالبة دكتوراة في دائرة الآثار بجامعة كامبردج.

استعراضات تلفت الأنظار على غرار وضع ضروح رمزية بجوار مبنى البلدية أو إقامة صلوات الجماعة على مقربة من المقبرة لتؤكد من جديد رمزية القداسة التي تكسوها (انظر الصورة ۱). ووُوجهت هذه الاحتجاجات بأفراد الشرطة المسلحين وقنابل الصوت التي أسفرت عن إصابة فتّى فلسطيني، عمره ١٤ عامًا، كان يمر بالقرب منها بجروح. وفي شهر أيار ٢٠٢٢، افتتح مأوى المشردين في مراسم رسمية على أنقاض المقبرة وأرضها.

في سبيل استبدال مسمّى «المدينة المختلطة» بمفهوم يلمّح إلى مثل هذه الاعتداءات على أجساد الفلسطينيين وحيزهم وتراثهم، يوظف الباحثون مصطلحات «الإثنوقراطية الحضريـة» (Yiftachel and Yacobi, 2003)، أو «حـدود المناطـق الحضرية» (Pullan, ) أو «التعايش المصطنع» (Pullan, 2015). ويستعير هذا المقال المصطلح الذي وضعته كارين إى. تيـل (Till, 2012) «المدينـة الجريحـة» لتسليط الضـوء على التاريخ المديد الذي يَسِم الاستعمار والإقصاء وأعمال العنف التي تقترفها الدولة ولا تلقى فكرة التعايش لها بالًا ولا تحفل بها - وللإشارة في الوقت نفسه إلى إمكانية تفكيك الاستعمار. لقد خضعت يافا، التي تُعَدّ واحدة من أقدم المدن الساحلية في العالم، للاحتالل أكثر من ثلاثين مرة. وفي أعقاب الحرب التي اندلعت بين العرب وإسرائيل في العام ١٩٤٨، جرى ضم المدينة إلى أكبر حاضرة في إسرائيل وباتت جزءًا من بلدية تل أبيب- يافا الموحدة (على الرغم من أنها كانت مصنفة لتبقى جزءًا من إقليم فلسطين بموجب القرار ١٨١ الصادر عن الأمم المتحدة في العام ١٩٤٧). وكلمة «يافو» هي الكلمة العبرية التي تعنى يافا، وتتمايز عن الكلمة العربية «يافا» وتختلف عنها. ٢ عكس التغيير الذي أُجريَ على هذا الاسم إخضاع المدينة إخضاعًا تامًا لاحتكار المكان على يد اليهود وآليات التصميم التي ابتدعوها لغايات محو هويتها وتاريخها الفلس طينيين وطمسهما (LeVine, 2005; Monterescu, 2015). وبما يتماشى مع قانون أملاك الغائبين، أبرمت العقود من الباطن بشأن المنازل التي أُخليَ أصحابها منها مع شركة عميدار للإسكان، وهي شركة شبه خاصة وشبه عامة، واستُخدمت تلك المنازل للوفاء بالاحتياجات السكنية للاجئي الحرب وسكان الأحياء الفقيرة والجنود المسرَّحين من خدمتهم العسكرية والمهاجرين من اليهود (Golan, 2009). وقد صنف هذا القانون، الذي سُنّ في العام ١٩٥٠،

اللاجئين الفلسطينين الذين هُجِّروا من ديارهم في أثناء الحرب باعتبارهم «غائبين» وصنف ممتلكاتهم على أنها «أملاك غائبين» تعود ملكيتها للدولة. وكان ذلك جانبًا مس إجراءات أوسع يشير الفلسطينيون إليها بمسمى النكبة - التي أفضت بهم إلى ضياع أرض وطنهم واقتلاع ما نسبته ٨٠ في المائة منهم وترحيلهم من ديارهم عندما أقيمت دولة إسرائيل على مساحة بلغت نسبتها ٧٨ في المائة من أرض فلسطين الانتدابية (,200 كالباحثين، بمن المائة من المؤرخون الإسرائيليون الذين ينتمون إلى الحركة فيهم المؤرخون الإسرائيليون الذين ينتمون إلى الحركة التصحيحية، النكبة على أنها «تطهير عرقي» ((,al., 2004; Pappe, 2007) عبارة «تطهير المكان» لوصف الإبادة المكانية التي انطوت عليها هذه الإحراءات.

وحسبما يبيّنه هذا المقال، فإن عملية المحوهذه لا تـزال جاريـة عـلى قـدم وسـاق في يافـا، ويغذيها ويذكيها في ذلك المنطق النيوليبرالي القائم على تأهيل الأحياء القديمة وتجديد المناطق الحضرية. وبتطبيق ما يشير إليه إدوارد سعيد (Said, 1994) بمسمى «التحليل الطباقي» للحين الحضرى، يتتبع المقال كذلك أشكال المقاومة التي تثور في وجه هذه الهيمنة الاستعمارية - والتي تتراوح من اللقاءات التي تعقدها المجتمعات المحلية والجولات المصحوبة بالمرشدين إلى أعمال تكتسى طابعًا سياسيًا أكثر جلاءً ووضوحًا من الاحتجاجات والمبادرات التي ترمي إلى تعطيل العمل على تأهيل الأحياء القديمة وعرقلته. ومن خلال ذلك، يسعى المقال إلى إلقاء الضوء على الخصائص المحددة التي تسم التهجير الحضرى في سياق من قبيل يافا - حيث تصطدم أوجبه المنطق الذي يقف وراء الاستعمار والقومية والنيوليبرالية ويتعارض بعضها مع بعض - حسبما يتجسد ذلك في وجهات نظر أولئك الذي يخضعون له وفي قدراتهم. سوف نعمد إلى إيراد لحات موجـزة مـن تلـك الجـولات واجتماعـات التخطيـط وأحـداث الاحتجاجات لتوضيح مؤشرات الأداء الإجمالي واللقاءات والتدخلات الإبداعية التي تنطوى عليها. ففي المقام الأول، يستعرض المقال مراجعة تشمل الكتابات ذات الصلة التى تتناول موضوع تأهيل الأحياء القديمة، ثم ينطلق من هذا الاستعراض إلى دراسة الطريقة التي تصطدم فيها إجراءات تأهيل الأحياء مع إجراءات الاستعمار في يافا. ويختتم المقال ببيان الطريقة التي لا تنفك أشكال المقاومة تفضى فيها إلى تقويض العمل على «تهويد» يافا.

٢ بعد بيان هذا التمييز الدلالي الذي يكتسي طابعًا سياسيًا، يستخدم المقال مسمى «يافا».



الصورة ١: تصوير كاتز واي. ٢٠٢٠. https://www.ynet.co.il/articles/0,7340,L-5747021,00.html على الموقع الإلكتروني:

أمعن الباحثون الذين يطبقون نهجًا أعمّ في نقد ما بعد الاستعمار على صعيد الدراسات الحضرية في إضفاء طابع سياسي على هذا المفهوم، حيث يتجسد ذلك في الدعوة إلى تجاوز حقول المعرفة الأورو-أميركية والسماح للمدن من شتى أرجاء بلدان الشمال والجنوب التى تقوم هوة فارقة بينها لكى تحظى بموطئ قدم في نظريات الدراسات الحضريـة عـلى أسـاس المسـاواة فيمـا بينهـا (Baumann and Yacobi, 2022; Edensor and Jayne, 2012; Mcfarlane, 2010; Robinson and Roy, 2016). فعلى سبيل المثال، يعرض جيف غارمانى وماثيو ريتمشوند (Garmany and Richmond, 2016) المصطلح البرازيلي «higienização» [«النظافة الصحية»] للتنظير لشكل معين من أشكال التهجير الحضري الذي يسترشد بإرث الاستعمار والتقسيمات العرقية والطبقية والطابع الشكلاني. ومما ينزع الطابع المركزي عن نظرية تأهيل الأحياء القديمة أن الأبحاث تضعها في إطار أداة من أدوات الهيمنة الاستعمارية الاستيطانية وإضفاء الطابع

## نقطة التقاطع بين تأهيل الأحياء القديمة والاستعمار

عادةً ما يُفهم تأهيل الأحياء القديمة على أنه يعني عملية يحرّكها دافع اقتصادي بصفة رئيسة، حيث تعمل إعادة الاستثمار على تغيير البيئة المبنية التي يشغلها قطاع أفقر من قطاعات المدينة ويحل سكان يتمتعون بمركز اجتماعي واقتصادي أعلى شأنًا محل السكان الموجودين في تلك البيئة (Clark, 2005). ومع ذلك، تلقي المدراسات التي تتجاوز حدود مصطلحي «السوق الحرة» و«التجديد» النيوليبراليين الضوء على الطريقة التي تتوخاها السلطات في تيسير العمل على تأهيل الأحياء القديمة من أجل تغيير التكوين الإثني والطبقي في هذه الأحياء - مما يودي إلى التهجير القسري الذي يطال المجتمعات المحلية يقدني تعاني معاناة طويلة ومزمنة من سحب الاستثمارات منها و وهميشها (Stabrowski, 2014; Wallace, 2015). وقد

تقوم هذه الدراسة في أساسها على بحث أُجري على مدى ثلاثة أعوام حول سياسة الجولات التراثية في مشاهد التهجير القسري. وتستند المنهجية إلى طرائق كمية ونوعية قائمة على المشاركة والتعاون. ومن جملة هذه الطرائق إجراء مقابلات غير رسمية «في أثناء المشي» مع منظّمي هذه الجولات والمشاركين فيها من أجل العمل المشترك على توليد المعارف مع النشطاء وتوثيق معارفهم وتجاربهم الراهنة.

الإقليمي على حساب الجماعات التي تصنّف تصنيفًا Addie and Fraser, 2019;) عرقيًا والجماعات الأصلانية (Blatman-Thomas and Porter, 2019; Kent-Stoll, 2020).

وفي سياق «المدن المختلطة» في إسرائيل، تلاحظ الدراسات ذات العلاقــة كيــف أن طــرد النــاس عــلى أســاس إثنــى وبتشجيع من الدولة يتغلفل في المشروع الاستعماري الذي يسعى إلى بسط سيطرة اليهود على الإقليم وضمان تفوقهم الديمغرافي فيه (-Shmaryahu-Yeshurun and Ben Porat, 2021; Yacobi and Milner, 2022). وإلى جانب إعادة التوجه نحو المعرفة المستمدة من بلدان الجنوب، يوظف تحول مهم آخر في نطاق الأبحاث المنهجيات التشاركية لتدوين مجريات الحياة اليومية والمشاركة السياسية التى ينخرط فيها أولئك الذين يخضعون لإجراءات تأهيل الأحياء القديمة وتحسينها. فمثلًا، تبيّن نكى لوك وماريا كايكا (Luke and Kaika, 2019) كيف أن مستشفّى يعود إلى الحقبة الفكتورية ويقع في شرق مانشستر قد أصبح، إذ واجه الهدم، من جملة البني التحتية المكانية التى تىضرب جذورها في التقاليد الاجتماعية وترمز إلى الصراعات التي يخوضها المجتمع المحلى في مواجهة تأهيل أحيائه القديمة ومناهضته، مما يسَّر تشكيل إحساس بهوية الطبقة العاملة واستمرارية المجتمع المحلى ودوامه. ويكشف تشيستر أنطونيو أرسيلا (Arcilla, 2022)، في الدراسـة التـى يتنـاول فيهـا مانيـلا في الفلبـين، النقـاب عـن تاريخ المارف السياسية التابعة التي تشكلت في سياق حركات الصراع التي ثارت في وجه تأهيل الأحياء القديمة، ويلقى الضوء على الإشارات السياسية الثانوية، من قبيل إقامة الحواجز وإشغال المساكن. ومن الأدلة الأخرى التي تثبت هذا المخزون الغني من التكتيكات المرعية في الصراعات التي تناهض تأهيل الأحياء القديمة الدراسة التي وضعتها مانيسا إم. مهاراوال (Maharawal, 2021) حـول ظهـور حركـة «حصـار حافـلات غوغـل» (Google bus

لأحياء القديمة في سان فرانسيسكو كصورة من صور الأحياء القديمة في سان فرانسيسكو كصورة من صور «نشاطية البنى التحتية» التي تجمع بين الصراعات في سبيل السكن والعدالة العرقية والبيئية. ومع ذلك، ففي سياق «المدن المختلطة» في إسرائيل، ثمة نقص في مثل هذا التحليل الذي يتوخى قدرًا أكبر من الدقة، والذي يوظف المنهجيات الإثنوغرافية التشاركية لتسجيل القدرات والمعارف السياسية على الوجه الذي تتبدّى فيه في الصراعات المناهضة لتأهيل الأحياء القديمة. تسعى هذه الدراسة إلى معالجة هذه الثغرة وسدّها والإسهام في الأبحاث التي تُعَدّ في مجال تأهيل الأحياء والمقاومة التي تثور في وجهها حسب السياق الذي تندرج فيه ضمن الإرث الأعمّ للاستعمار والتهجير القسري.

تقوم هذه الدراسة في أساسها على بحث أُجرى على مدى ثلاثة أعوام حول سياسة الجولات التراثية في مشاهد التهجير القسرى. وتستند المنهجية إلى طرائق كمية ونوعية قائمة على المشاركة والتعاون. ومن جملة هذه الطرائق إجراء مقابلات غير رسمية «في أثناء المشي» مع منظِّمي هذه الجولات والمشاركين فيها من أجل العمل المشترك على توليد المعارف مع النشطاء وتوثيق معارفهم وتجاربهم الراهنة، والمشاركة في اجتماعات التخطيط التى يعقدونها والجولات التى يخرجون فيها بصحبة المرشدين وتوثيقها، ناهيك عن جمع البيانات النوعية وإعداد التحليلات التي تتناول أشكال الخطاب المتداولة في اجتماعات البلدية وصورها، والتغطية الإعلامية، والتوثيق البصرى والمخططات المعمارية. سوف نعمد إلى إيراد لمحات موجـزة مـن تلـك الجـولات واجتماعـات التخطيـط وأحـداث الاحتجاجات لتوضيح مؤشرات الأداء الإجمالي واللقاءات والتدخلات الإبداعية التي تنطوى عليها. ففي المقام الأول، يستعرض هذا المقال مراجعة تشمل النقاشات ذات الصلة التي تتطرق إلى التهجير القسرى بسبب النزاع الإثني تثبت الجولات السياسية التي تنظَّم بصحبة المرشدين في يافا، ناهيك عن كونها تشير إلى عملية ممؤسسة قوامها المحو والطمس، أن هذه العملية تجد ما يقوضها على الدوام في العادات المحلية والذاكرة المكانية والمقاومة المدروسة. فعلى سبيل المثال، يشير عصفور إلى نقش عربي على عمود منزل يحمل اسم مالكه الأصلي وقد تُرك سليمًا دونما تغيير بفضل ما يشمله من خصائص زخرفية (الصورة ٣). وتعتمد هذه الجولات على مثل هذه البصمات المكانية «التي تحمل الادعاء المقابل الذي يرفعه السكان الأصلانيون» وتنقلها.

القومي وتأهيل الأحياء القديمة، ويدعو إلى إيجاد قدر أكبر من التكامل بين محاور هذا التحليل. ثم ينطلق المقال من هذا الاستعراض إلى دراسة الطريقة التي تصطدم فيها هذه الإجراءات في يافا. ويثبت المقال، بعد ذلك، كيف أن المقاومة بأشكالها لا تنفك تقوض العمل على «تهويد» هذه المدينة.

#### مسارات المحو والحماية والاستعمار في يافا

يشدد يوسف عصفور، وهو أحد أبناء الجيل الثاني من المهجَّرين من يافا، منذ البداية، على أن الجولات التي ينظمها تطمس الحد الفاصل بين تجربة تعليمية يخوضها السائح وتكتيك من تكتيكات النشاطية، ويصرح بقوله: «أهلًا بكم في جولة يافا - ستسألون أنفسكم في جميع مراحل هذه الجولة: هل يصطحبكم يوسف في جولة أم يحارب الرواية الصهيونية؟» وقد استهل عصفور، وهو أستاذ يدرِّس التاريخ، استضافة جولات المشي في العام ١٩٩٦، باعتبارها طريقة تفاعلية تشكل مصدر إلهام للمهجرين الشباب لكي يتعلموا عن تاريخهم وهويتهم -التي لا يرزال الخطاب الإسرائيلي ومنهاج المدارس العامة في إسرائيل (بما فيها المدارس العربية العامة) يعملان على إسكاتها حتى هذا اليوم. كما ينظم عصفور جولات تستهدف مشاركين آخرين وألّف دليلًا إرشاديًا يستند إلى الجولات التي صمّمها هو بنفسه. يبين عصفور أن شعوره بأن ياف الا تفتأ «تُسحب من تحت قدميه» يبتُّ الحزن في نفسه ويدفعه إلى أن يكون «أكثر من ناشط». وكشاهد على الاختفاء المتواصل، نزور موقع مصنع فلسطيني سابق لكى نشاهد يافطته الأصلية التي بقيت سليمة لم تشبها شائبة. لكننا عندما نصل إلى هذا المصنع نكتشف أن موقعًا للبناء يخفيه، وسرعان ما سيجرى محو هذه البنايـة وطمسها عن بكرة أبيها. يقول عصفور «إنك

ترى كيف يدمرون الرواية، "ويضيف قائلًا: «لا أزال أعيش في خوف من أن تختفي كلها». وندخال خلسة إلى هذا الموقع ونتسلق سياجًا لكي نلتقط بعض الصور. بذلك، تبين الجولة التي ينظمها عصفور مدى وضوح التجديد في العمال الدؤوب على محويافا الفلسطينية وطمس معالمها. وحسبما يؤكده عصفور، «ليس ثمة حواجز في يافا، ولا لغة عربية ولا تاريخ، وهذه العملية السريعة التي تستهدف تغيير المكان عملية كبيرة، إنها النكبة». وبناءً على ذلك، تسجل جولة عصفور حركة دائمة لا تفتر بين الماضي والحاضر، حيث تشهد على تاريخ مؤلم وعلى تجلياته الراهنة. وحيث نواصل المشي، يشير عصفور إلى وجود جيوب يهودية نيوليبرالية فارهة تحيط بها الأحياء الفلسطينية التي باتت تتضاءل وتندسر ويقول: «الآن نشعر بتأهيال الأحياء القديمة».

ويسال عصفور، في محطة أخرى، «هل سبق أن سمعتم بهوستل يافا القديمة؟ الجميع يحبونه، ولكن ثمة قصة محزنة تنطوي على طمس الهوية هنا، لأنه كان منزلًا يعود لفلسطينين». وحسب التفسير الذي يسوقه عصفور، تتضمن العملية الشاملة التي تستهدف تأهيل الأحياء القديمة في يافا بعدًا إثنيًا وقوميًا إضافيًا، ويستطرد القول «إن أشد ما يبعث الأسى في النفس أنك تجد أن الملكية اليوم، وأولئك الذين يسكنون هنا، هم من اليهود اليساريين - أنا من أنصار التعايش، ولكن هذا التعايش يأتى على حساب حقيقة محددة».

وفي أثناء جولة مشي نظمها عبد أبو شحادة، وهو من أبناء الجيل الثالث من المهجرين ورئيس قائمة يافا في مجلس بلدية تل أبيب-يافا، سأل أحد المشاركين «ماذا تقول لشاب إسرائيلي يهودي يريد أن يسكن في يافا؟»، وأجاب أبو شحادة بقوله «لا تكن رومانسيًا»، وبين أن عددًا ليس بالقليل من اليهود الذين يعملون في

مجال تأهيل الأحياء وتحسينها ممن يسعون إلى التعايش «يحضرون وفي أذهانهم تصور استشراقي لما يعنيه السكن بجوار العرب، ثم يكتشفون أن السكن على مقربة من تجمع سكاني يعصف الفقر به أمر محفوف بالتحديات والمصاعب». وللتمثيل على ذلك، يصف أبو شحادة خلافًا دار حـول الديـوك، «التـي كانـت عـلى الـدوام جـزءًا مـن يافا»، حيث بدأ هذا الخلاف عندما اشتكى أحد السكان اليهود في مجموعة على موقع «فيسبوك»، متسائلًا: «لماذا يُحـضر العـرب الديـوك إلى المدينـة؟» ،وصرّح أبـو شـحادة بقوله: «حظى هذا المنشور بالمئات من التعليقات، شم جلب الناس مجموعة من الديوك وأطلقوها في المدينة». ويوضح هذا الأمر بالنسبة له كيف أنه «عندما يجرى استبعادنا من التخطيط الصضري والطريقة التي تشيّد المدينة بها، فإن النتيجة المترتبة على ذلك تتمثل في اندلاع الاشتباكات بين السكان القدماء والجدد». وفي الواقع، خلص تقرير صدر عن الكنيست (وهو الهيئة التشريعية التي تتألف من مجلس واحد في إسرائيل) في شهر كانون الثاني ٢٠٢٢ إلى أن إدارة التخطيط في المنطقة الوسطى من إسرائيل ولجنة تخطيط تل أبيب لا تضمان أي ممثلين عن العرب فيهما. ٣ ومن جملة الإشارات السياسية المهمة التي تجسدها هذه الجولات أن تقيم رابطًا بين الواقع الراهن لعمليات الإخلاء من المنازل والنكبة.

يبيّن عصفور أن أسرته كانت من بين ٣,٦٤٧ فلسطينيًا لم يبرحوا ياف بعد أن وضعت الحرب أوزارها. وعلى مدى السنتين الأوليين، عمدت إسرائيل إلى تركيز هولاء الفلسطينيين وحشدهم في حيى العجمي، الذي أحاطته بأسيجة من الأسلاك الشائكة وكانت تسيِّر دوريات جيشها فيه. وحسب البيان الذي يسوقه عصفور، بينما كان المهجرون الفلسطينيون محبوسين في حيى العجمي ومجبرين على السكن في عقارات كانت ملكيتها تعود للاجئين فلسطينيين آخرين، جرى تصنيف هؤلاء المهجرين باعتبارهم «غائبين حاضرين» وأُبرمت العقود من الباطن بشأن منازلهم مع شركة عميدار، مما أفضى إلى «حالة تبعث على الأسي، حيث تستطيع أن ترى بيتك ولكن لا يسعك أن تعود إليه». وأُجبرت أسرة عصفور كلها على تقاسُم منزل عمّ أبيه الذي يتألف من طابقين مع عائلة يهودية. وبالمثل، يصف أبو شحادة كيف أن مسؤولًا إسرائيليًا زار منزل أسرة أمه في حيى العجمي وسألها إن

كانت هي من تملك. ويؤكد أبو شحادة أنه «كان في وسعها أن تقول نعم، ولكنها قالت لا، إن أخي هو مالكه». وبما أن شقيقها كان في الأردن، فقد أُعلن أن المنزل بات من أملاك الغائبين واستولت شركة عميدار عليه. وقال أحد المشاركين في نبرة نمّت عن عدم تصديقه ذلك وإنكاره: «لـذا لـم يزيـدوا عـن أنهـم تجولـوا حـول منزلكـم وكان هـذا المنزل لكم، ولكنهم أخذوه منكم؟» ويلخص أبو شحادة أن هـذا المنـزل «الـذي يُعَـد قلعـة» اليـوم تساوي قيمتـه خمسة عشر مليون شيكل. وفي المقابل، يبين أبو شحادة «إننا بدأنا من الصفر، فلا يتيسر رأس المال الذي يجب أن يساعد الناس أو كان في وسعه أن يساعدهم». وهذا يثبت كيف أن أوجُه التفاوت الاقتصادي الراهنة في المدينة تنبع مباشرة من تاريخها الاستعماري. وحسيما شدد عليه أبو شحادة أيضًا، لا يـزال العديد من الفلسطينيين يخضعون لنظام الحيازة ذات الحماية الخاصة الذي تفرضه شركة عميدار حتى هذا اليوم. ويجعل هذا النظام أعمال التوسعة أو الترميم التي تجرى على المنازل عملًا غير قانونى ويحظر على المستأجرين أن ينقلوا ملكية منازلهم إلى أبنائهم من الأجبال اللاحقة. وبالتالي، تعد أعمال الترميم هذه «التي تنتفي الصفة القانونية عنها» واعتبار المستأجرين لا يملكون الأهلية التي تخولهم وراثة العقار كما لو كانت ذرائع لمواصلة موجات الهدم والإخلاء دون دفع أي تعويضات عنها. فمثلًا، يصف أبو شحادة كيف أن شركة عميدار تجاهلت الشكاوي التي ما انفكت ترفعها إحدى الأسر الفلسطينية التي يعرفها، والتي كانت سطح منزلها في حالة متردية. وفي نهاية المطاف، انهار سطح المنزل على المطبخ ثم رممته تلك الأسرة - ولهذا السبب، صدر الأمر لأفرادها بإخلاء المنزل.

ويضف أبو شحادة أنه يوجد في هذه الآونة نحو الربحة تواجه الإخلاء من الشقق التي تملكها شركة عميدار. ويخصص القانون الإسرائيلي الحق الأول في شراء هذه الشقق للمستأجرين المحميين ويمنح قدرًا من الخصم على الشرفات الخارجية. ومع ذلك، فإن الارتفاع الهائل الذي تشهده أسعار العقارات في يافا بسبب تأهيل الأحياء القديمة وتحسينها يعني أن هؤلاء المستأجرين لا يقدرون على شراء تلك العقارات على الرغم من ذلك الخصم. وبذلك، يحافظ قانون السوق النيوليبرالي على بقاء دورات الفقر والتهجير والتهميش التي طال أمدها في يافا، والتي تتقاطع مع العلاقات الاستعمارية التي تنسجها إسرائيل. وفي جولة أخرى نظمها عبد سطل،

٣ انظـر/ي التقريـر كامـلًا عـلى موقـع الكنيسـت الإسرائيــلي عـلى الرابـط التالي: https://bit.ly/3z1FYgj



الصورة ٢: مخطط حي العجمي. http://www.tabainfo.co.il/document/260432

عالمية ليافا، ويعد في الوقت ذاته حيًا جديدًا وباهظ الثمن ومجهزًا بالتدابير الأمنية التي تضمن انعزاله عن النسيج الحضري. ويضم حي أندروميدا محاكاة تقلد ما كان شائعًا في الحقبة الاستعمارية، حيث تشكل الرغبة في إيجاد المشاهد الطبيعية وأساليب الهندسة المعمارية الشرقية عاملًا رمزيًا يسهم في إضفاء طابع أصلاني على المستوطنين (Bhabha 1984).

#### مسارات المقاومة

تثبت الجولات السياسية التي تنظُّم بصحبة المرشدين في يافا، ناهيك عن كونها تشير إلى عملية ممؤسسة قوامها المحو والطمس، أن هذه العملية تجد ما يقوضها على الدوام في العادات المحلية والذاكرة المكانية والمقاومة المدروسة. فعلى سبيل المثال، يشير عصفور إلى نقش عربى على عمود منزل يحمل اسم مالكه الأصلى وقد تُرك سليمًا دونما تغيير بفضل ما يشمله من خصائص زخرفية (الصورة ٣). وتعتمد هذه الجولات على مثل هذه البصمات المكانية «التي تحمل الادعاء المقابل الذي يرفعه السكان الأصلانيون» وتنقلها، حيث تعمّر على مدى الزمان وتقاوم ما ينكب عليه المستعمرون من إعادة كتابة الحيز (Wolfe 2006). وفي شاهد آخر، يشير عصفور إلى بناية ويشرح بأنها تمثل في هذه الآونة مركزًا إسرائيليًا للسينتولوجيا، وكانت تضم في أصلها سينما الحمرا الشهيرة. ويصف عصفور كيف أن فنانين عربًا معروفين، من أمثال أم كلثوم، صدحوا بأغانيهم وقدموا عروضهم في هدا المبنى الدى تكسوه الفنون المزخرفة، والذي صممه المهندس المعماري اللبناني إلياس المر في

نائب رئيس الرابطة (الرابطة لرعاية شؤون عرب يافا)، نتجول حول المنازل الجميلة التي تشبه القصور في حي العجمي، وتشير إعجابنا مشاهد البحر التي تطل عليها. ومن الصعوبة أن يجد المرء ما يربط بين هذا الحي الني يحبس جماله الأنفاس والتاريخ المأساوي الني عاشـه مـن ويـلات التهجـير والحصـار، وليـس ثمـة إشـارات تدل على هذا الإرث المفجع. ففي حقيقة الأمر، لم يتحول الحي إلى عقار تُحَتّ الخطي إليه إلا في العقد الأخير من القرن الماضي، وذلك في سياق الإجراءات النيوليبرالية التي انطوت على تأهيله وتحسينه وتجديده، والتي أطلقها فريـق التخطيـط الحـضرى التابع للبلديـة في يافـا خـلال العام ١٩٨٥. فحسبما ورد في مخطط حضري أُعِدّ للمنطقــة الشمالية من حي العجمي (المخطط رقم ٢٦٦٠) في العام ١٩٩٠، كان الهدف يكمن في «إعادة تأهيل حيى العجمي لصالح سكانه في الوقت الراهن وفي المستقبل»، والعمل في الوقت نفسه على «المحافظة على طابعه الحضري وخصائصـه المعماريـة الميـزة» (الصـورة ٢). وبناءً عـلى ذلك، اعتُمدت لغة معمارية استشراقية جديدة بالتعاون مع القطاع الخاص من أجل استقطاب نخبة اليهود وجــذب رأس المــال العالمــي (Monterescu, 2009). وخــلال الجولة التى نظمها سطل، زرنا أحد الشواهد على هذا النموذج الشرقى - حى تلة أندروميدا المصاط بالأسوار، والني شُيِّد في العام ١٩٩٥ في سياق صفقة بين ريادي الأعمال اليهودي الكندي موراي غولدمان وبلدية تل أبيب-يافا وبطريركية اليونان الأرثوذكس في القدس التى تملك الأرض. ويردد هذا الحي الذي أضفى عليه طابع سِلعى ويحاكى الأسلوب المعماري المحلي صدى صورة شرقية



الصورة ٣: نقش، ٢٠٢٠، صورة التقطها المؤلف.

البنايات الجميلة التى تشهد على الحياة الثقافية الغنية التي عاشتها المدينة قبل العام ١٩٤٨، بما فيها المسارح وصالات السينما والبنوك وخدمات البريد. ويلاحظ أبو شحادة، الذي كان يؤكد الطابع العالمي الدي اكتسته ياف باعتباره سمة أخرى من سماتها الحضرية، كيف أن البنايات تعرض طائفة متنوعة من التأثيرات المعمارية الحضرية، تـ تراوح مـن الطـراز المـصرى إلى الطـراز الشـامى إلى طراز باوهاوس الألماني. وتعمل هذه الجولات على إثراء التأريخ الفلسطيني من خلال إعادة تتبُّع أثر الإرث الحضرى الذي تزخر المدينة به وحداثتها، بحيث يضم في جعبت «المناطق الحضرية التي طالها القمع»، في الوقت نفسه الدي تقوض فيه الادعاء الذي يسوقه الصهاينة على صعيد التفوق الحداثي والحضري (Hassan 2019). وتعرز هذه الجولات، من حيث الأثر الذي تفرزه في نفوس المشاركين فيها، الهوية السياسية والمفردات التي يستخدمها الفلسطينيون وتغير إحساس الإسرائيليين اليهود بالمكان وتصوراتهم التاريخية بشأنه. فعلى سبيل المثال، قال أحد المشاركين الفلسطينيين: «لقد انضممت إلى الجولة، وبدأت أفهم هويتى فهمًا أوفى وأبنى معارفي السياسية، وأرسّخ في ذهنى ما أؤمن به وما أحمله من آراء». وحسب الملاحظة التي ساقها مشارك آخر: «إنه أمر لا تتعلمه في المدرسة، وهـو أمـر لا يـدور الحديث حولـه في الشـارع أيضًـا... يافـا أو حيفا، هاتان المدينتان كانتا مزدهرتين قبل العام ١٩٤٨».

العام ١٩٣٧. وبالتالي، تؤمّن الملامح المعمارية أداة تدلي بشهادتها وتتقفى أثر تراث حضرى محلى جرى طمسه على الملأ. وخلص عصفور إلى القول عندما شارفت جولتنا على نهايتها: «قد رأينا المدارس ورأينا صالات السينما ورأينا المنازل - ولكن المدينة تفتقد عددًا قليلًا من الأشياء لكي تكون حضرية. هنا كان المستشفى الأسكتلندي. لقد كانت هناك مستشفيات وكانت هناك مدارس». ويكتسب اقتفاء أثر السمة الحضرية الفلسطينية الضائعة ذات القــدر مــن الأهميــة في الجولــة التــي ينظمهــا أبــو شــحادة، والتي تتمحور حول شارع واحد تحفّه الأشجار. ووفقًا للتفسير الذي يسوقه، فقد تغير اسم هذا الشارع بتغير المستعمرين الذين حلّوا على أرض فلسطين. فقد سماه الأتراك تيمنًا بالحاكم العثماني جمال باشا، وغير البريطانيون اسمه وسموه شارع الملك جورج، ثم أعادت الحكومـة الإسرائيليـة تسـميته باسـم شـارع القـدس. واختـار أبو شحادة أن تتمحور جولته حول هذا الشارع باعتباره معْلمًا يرمز إلى جميع العناصر الرئيسة التي ينطوي التحول الحضرى عليها، بما فيها البنية التحتية والتجارة والثقافة. وحسبما يرد على لسانه، «تكمن أهمية هذا الشارع في أنه أول بناء حضرى شُيِّد في المدينة»، ويلاحظ أنه «بُني وزُوِّد بشبكة من الكهرباء والصرف الصحي.» وحيث سرنا على طول الشارع المذكور، وحالنا في ذلك يشبه حال يوسف إلى حد بعيد، فقد لفت انتباهنا إلى

وفي هذه الأثناء، وصف مشارك يهودي الأثر الذي أحدثه في نفسه أبو شحادة «الذي تحدث عن تاريخ أسرته في يافا تحديدًا واستخدم هذا الحديث سبيلًا ليخلص منه إلى الحديث عن الصورة الأعم، ودمج ذلك كله ضمن الواقع الراهن في يافا». لذلك، تُطلع هذه الجولات المشاركين فيها على المفردات السياسية التي كانت دارجة في أوساط الفلسطينيين وذاكرتهم الثقافية. ومن الأهمية بمكان أن تلك الجولات تضيف مشهدًا أعم من النشاطية التي تسعى إلى تأكيد «الطابع الفلسطيني الذي يطبع» يافا بصورة رمزية ومادية في آن واحد. ومن جملة الشواهد وحملة أطلقت مؤخرًا تحت شعار «من اليأس إلى الأمل»، وحملة أطلقت مؤخرًا تحت شعار «من اليأس إلى الأمل»، أعانة معتبرة تمكن الفلسطينين الذين يقطنون في المنازل التي تملكها شركة عميدار من شراء منازلهم.

وتقود الرابطة لرعاية شؤون عرب يافا، التي أنشئت في العام ١٩٧٩، هذه الحملة التي تسعى إلى تعزيز إصلاح المجتمع المحلى ومجابهة هدم المنازل وإخلاء قاطنيها منها في ياف بالتعاون مع جمعية «كلنا يافا» العربية اليهودية. أسـس هـذه الجمعيـة عمـر السكسـك، أحـد قـادة المجتمـع المصلى الفلسطيني، في أعقاب الأحداث العنيفة التي شهدها شهر أيار ٢٠٢١. ومنذ ذلك الحين، يجتمع أعضاء الحملة في حديقة تولوز بحى العجمى للدعوة إلى إيجاد حل عادل لمشكلة الإسكان في يافا. ويتبنى النشطاء الفلسطينيون في يافا، وهم أقلية من سكان إسرائيل، أساليب تقوم على العصيان وأساليب براغماتية، تتفاوت من تنظيم الاحتجاجات إلى رفع الطعون أمام المحاكم الإسرائيلية والتعاون مع اليهود القائمين على أعمال تأهيل الأحياء القديمة وتحسينها من أجل حشد الدعم والمساندة لحركة النضال التي يخوضونها. ويبين سطل، في مقابلة أجريت معــه حــول النشــاطية السياســية التــى يعتمدهــا، تصنيفًــا يضم ثلاثة أنواع متمايزة من الجهات القائمة على تأهيل الأحياء، بدءًا من «أولئك الذين يأتون للسكن على حساب المجتمع المحلى المسلم، ومن بينهم طلبة 'المدرسة الدينية شيارت موشيه' التي لا نقبلها». ويصف هولاء - الذين ينتهجون نهجًا إستراتيجيًا في الدعوة إلى اعتماد الصورة المنشودة لتل أبيب باعتبارها نموذجًا للتعايش- يافا على موقعهم الإلكتروني كما لو كانت المدينة التي «يعيش فيها اليهود والعرب والمسيحيون معًا في سلام ووئام لا يخفى على المرء». ومع ذلك، يلاحظ هولاء في معرض

التلميـح إلى غايتهـم التـي تكمـن في «تهويـد» يافـا بأنهـم يسعون إلى غرس «رواية جديدة وحديثة تمتد من مهد حياة اليهود». <sup>4</sup> وحسبما يؤكده أبو شحادة في الجولات التي ينظمها، بينما تُعدّ الجهات الليبرالية اليهودية التي تتولى تأهيل الأحياء القديمة «نتاجًا للتخطيط الحضرى، يريد المستوطنون أن يؤثروا في التخطيط الحضرى تأثيرًا منهجيًا على مدى عقود». ومع ذلك، ففيما يتصل بهذه الجهات الليبرالية القائمة على تأهيل الأحياء القديمة، يميـز سـطل بـين «أولئـك الـذي يجيئـون للسـكن معنـا، وليسوا ضدنا، ولكن يزعجهم وجود اليافاويين، من قبيل صوت الأذان الذي ينطلق من المساجد - كما نواجه نحن مشكلة معهم». وفي المقابل، ثمة «من يأتى ليسكن في جو من التعايش، بل ينضمون إلى الصراع الذي نخوضه في مواجهة إخلائنا من منازلنا، وهو ما نرحب به». وهذا يشير إلى فكرة المقاومة المشتركة التي تحل محل معادلة التعايـش الـذي لا يعـد كافيًا في ظـل الظـروف التـى تشـهد التهجير والاستعمار منذ أمد بعيد.

وحسبما أكده سطل في مقابلة أجريت معه، «لا يوجد خيار قانوني» في هذه المرحلة من الصراع الذي لا يزالون يخوضون غماره منذ وقت طويل، «حيث أن المطورين لن يعطونا المنازل بالمجان، لذا يتمثل الخيار الوحيد في خوض صراع عام». وقد أطلقوا سلسلة من الجولات بصحبة المرشدين في شهر نيسان ٢٠٢٢ من أجل حشد الدعم لهذا الصراع، حيث شارك فيها ما يربو على ثلاثمائة شخص. وفي الشهر التالى، استضافت الرابطة مؤتمرًا شارك فيه سكان يافا (اليهود منهم والفلسطينيون). وفي أثناء هذا المؤتمر، أطلع ممثل المجتمع المحلى النشطاء على اجتماع عقدوه مع رئيس البلدية رون هولداى، الذي أعرب عن استعداده لتقديم العون والمساعدة في اجتراح حل لأزمة الإسكان في يافا، والتي يلقى باللائمة فيها على الحكومة. ودار نقاش مهم حول ضرورة تجنب الإعراب عن الامتنان الزائف للدعم الذي يقدمه هولداي في حل مشكلة أسهم هو نفسه في وجودها. وتحدث سطل، في مداخلت أمام المؤتمر، عن أربعين سنة من الصراع المتصل بالإسكان، واستذكر أن النشطاء أطلقوا «انتفاضة» المساكن التي شهدت احتلال المنازل في يافا. وبذلك، يضع سطل هذه اللحظة الراهنة من ذلك الصراع ضمن سياق تاريخ يحفل بالمقاومة، ويضفي عليه هالة من

٤ انظر/ي الموقع الإلكتروني:

https://www.yafo.org.il/%d7%91%d7%99%d7%aa-./%d7%9e%d7%93%d7%a8%d7%a9

استكشف هذا المقال، من خلال تحليل الجولات الميدانية في يافا وغيرها من تكتيكات المقاومة الحضرية، والعلاقة القائمة بين هيئات الحكم المحلي والحكومة المركزية، والحيـز المبني، والتدخـلات القائمـة علـى العصيـان التي ينفذهـا السـكان الأصلانيـون.

الرمزية والتوجيه. وفي المحصلة، شدد سطل على المطالبة بضمان عدالة الإعانات المالية بالنظر إلى أن دولة إسرائيل وبلدية تل أبيب قد جنتا أرباحًا هائلة من هدم منازل الفلسطينيين وبيع أراضيهم لشركات التطوير الخاصة. كما تحدث أحد القاطنين في منزل تملكه شركة عميدار ويواجه الإخلاء منه أمام المؤتمر، وحث الناس على المشاركة في مسيرات الاحتجاج الأسبوعية التي تنظم في أيام الجمعة، وصرح بقوله «إن وجود الناس في الشارع معنا النجاح الذي يسجله هذا الصراع. ومع ذلك، تعرض جذء من المغركة عمن أشكال المقاومة فهمًا يقوم على تفكيك الاستعمار الذي ترتكز عليه الجغرافيا السياسية ومواقع الذاكرة وأحياز المدينة وأزمنتها.

#### الخلاصة

استكشف هذا المقال، من خلال تحليل الجولات الميدانية في ياف وغيرها من تكتيكات المقاومة الحضرية، والعلاقة القائمة بين هيئات الحكم المحلى والحكومة المركزية، والحير المبنى، والتدخلات القائمة على العصيان التي ينفذها السكان الأصلانيون. ومسح المقال، بالاستناد إلى نظريــة مــا بعــد الاســتعمار وتفكيكــه، الطــرق التــى يتقاطع فيها المنطق الرأسمالي والمنطق الاستعماري مع بعضهما بعضًا من أجل الإبقاء على صورة دائبة من صور استئصال التراث وطرد الجماعات الإثنية - وهو ما يوضح بالتالي ضرورةً نظريةً تستدعى دراسة الطريقة التي تصطدم فيها أشكال التهجير المختلفة والتقسيمات الحضرية على أسس اقتصادية وثقافية وإثنية مع بعضها بعضًا وتستمر مع مرور الزمن. وييسر تطويع مثل هذه الزاوية النظرية إضفاء طابع سياسي على عملية تبدو طبيعية في ظاهرها وقوامها التجديد الصضرى وتأهيل الأحياء القديمة وتحسينها، ناهيك عن طروحات التعايش الزائفة. فعلى سبيل المثال، درس هذا المقال كيف أن التعايش يُصار إلى اختياره كما لو كان واجهة من

جانب الجهات الاستعمارية الاستيطانية التي تتولى أعمال تأهيل الأحياء القديمة ومن جانب الجهات الليبرالية التي تضطلع بهذه الأعمال وتصبغها بمفاهيم خاطئة تحمل سمة شرقية وتنم عن نفور من الثقافة المحلية. كما بيّن المقال أن النظرة الشرقية إلى الهندسة المعمارية العامية تفضى إلى الارتقاء بعملية تأهيل الأحياء القديمة والتجديد الحضرى، والتى تخلى السكان الفلسطينيين من العقارات تقع العين عليها. وبناءً على ذلك، يشدد هذا المقال على الأهمية التي تكتسيها البيئة المبنية والتخطيط الحضري في تشكيل الأيديولوجيات الإقصائية وإجراءات التهجير القسرى التي تقوم على أساس إثني. فحسبما رأينا، يسهم التحول الذي شهدته سياسة التخطيط الحضري تجاه يافا، وذلك من إهمالها وصرف الانتباه عنها إلى تجديدها والمحافظة عليها، في الإبقاء على المحاولة نفسها التي ترمي إلى محو ماضي الفلسطينيين وحاضرهم في المدينة. ومع ذلك، فقد تتبع هذا المقال الذي أجرى تحليلًا طباقيًا للمدينة الادعاءات المقابلة التي لا تنفك تُطرح بشأن المكان وتشكل أرضًا خصبة لانطلاق النشاطية في هذا المضمار، وأثبت أن منهجيات الجولات الميدانية التي تنظُّم بالتعاون بين القائمين عليها من شأنها أن تسهم في إعادة إحياء ما مُحى وطُمس من جغرافية السكان المهجرين والمستعمرين.

بخلاف اللحظات السياسية الحرجة في مسيرة المقاومة، بين هذا المقال كذلك أهمية التعليم في أوساط المجتمعات المحلية وفيما بينها. فحسبما بينّا ذلك، تشكل الجولات الميدانية في المدينة والمؤتمرات السياسية وسيلة تمكن النشطاء من الارتقاء بمعارفهم عن الخلفية التاريخية والجيو-سياسية التي تحكم الصراع الخلفية التاريخية والجيو-سياسية التي تحكم الصراع الذي يخوضونه، وتثقيف الجمهور العام بالمحنة التي تتلم بهم وتخليد ذكرى تاريخ المقاومة الذي ينشأ عنها. وتتيح هذه المبادرات إمكانية استبدال فكرة التعايش بصياغة فكرة المقاومة المشتركة وطرحها - مع الحاجة في الوقت نفسه إلى المزيد من الأبحاث التي تتناول

دراسة العلاقات المعقدة التي تتضمنها الفكرتان بين الاعتراف والمقاومة والإنعان. في الواقع، وحسب الافتراض الدي يسوقه هذا المقال، يواجه الفلسطينيون في يافا واقعًا ينطوي على التهميش والطرد اللذين يصطبغان بصبغة ممأسسة، في حين تشير فكرة التعليش إلى المجتمعات المحلية التي تسكن حيزًا معًا وينعم أفرادها بالاحترام والكرامة المتبادلة فيما بينهم. وأخيرًا، توحي قراءة المدن المختلطة في الوعي العام الإسرائيلي باعتبارها مواقع يعمرها التعليش بأن الصدمة والتقسيمات التي أفرزها تأسيس الدولة قد جرى التغلب عليها، ضمن حدود إسرائيل التي تحظى باعتراف دولي على الأقل. وفي

المقابل، يثبت الواقع الراهن في يافا الحاجة إلى تجاوز التصور الزمني الجغرافي السائد بشأن نزاع يبدو أنه استُهل باحتالال الضفة الغربية وغزة (فيما يُعرف بالنكسة) بعد أن انتصرت إسرائيل في الحرب على مصر والأردن وسورية في العام ١٩٦٧. ومع ذلك، ترى هذه الدراسة أن الأسباب الجذرية التي تقف وراء النزاع، أي النكبة، ومشكلة اللاجئين المستمرة التي خلفها ينبغي أن تتبوأ موقع الصدارة في المبادرات الرامية إلى تحقيق العدالة، لكي يتسنى تفكيك الاستعمار الجاثم على أرض فلسطين إسرائيل.

(ترجمها عن الإنجليزية: ياسين السيد)

Urbanism. International Journal of Urban and Regional Research 34(4): 725-742. DOI: 10.1111/j.14682427.2010.00917-.x. Monterescu D (2009) To Buy or Not to Be: Trespassing the Gated Community. Public Culture 21(2): 403-430. DOI: 10.1215034-2008-08992363/.

Monterescu D (2015) Jaffa Shared and Shattered: Contrived Coexistence in Israel/Palestine. Indiana University Press.

Morris RFTIB, Morris B and Benny M (2004) The Birth of the Palestinian Refugee Problem Revisited. Cambridge University Press.

Pappe I (2007) The Ethnic Cleansing of Palestine. Simon and Schuster.

Pullan W (2011) Frontier urbanism: the periphery at the centre of contested cities. The Journal of Architecture 16(1). 1. Routledge: 15-35. DOI: 10.108013602365.2011.546999/. Robinson J and Roy A (2016) Debate on Global Urbanisms and the Nature of Urban Theory. International Journal of Urban and Regional Research 40(1): 181-186. DOI: 10.1111-1468/ 2427.12272.

Sa'di AH and Abu–Lughod L (2007) Nakba: Palestine, 1948, and the Claims of Memory. Columbia University Press. Said EW (1994) Culture and Imperialism. Random House.

Shmaryahu-Yeshurun Y and Ben-Porat G (2021) For the benefit of all? State-led gentrification in a contested city. Urban Studies 58(13). SAGE Publications Ltd: 2605-2622. DOI: 10.11770042098020953077/.

Stabrowski F (2014) New-Build Gentrification and the Everyday Displacement of Polish Immigrant Tenants in Greenpoint, Brooklyn. Antipode 46(3): 794–815. DOI: 10.1111/anti.12074. Till KE (2012) Wounded cities: Memory-work and a place-based ethics of care. Political Geography 31(1). 1: 3–14. DOI: 10.1016/j.polgeo.2011.10.008.

Wallace A (2015) Gentrification Interrupted in Salford, UK: From New Deal to "Limbo-Land" in a Contemporary Urban Periphery. Antipode 47(2): 517–538. DOI: 10.1111/anti.12124. Wolfe P (2006) Settler colonialism and the elimination of the native. Journal of Genocide Research 8(4). Routledge: 387–409. DOI: 10.108014623520601056240/.

Yacobi H (2002) The Architecture of Ethnic Logic: Exploring the Meaning of the Built Environment in the 'Mixed' City of Lod, Israel. Geografiska Annaler. Series B, Human Geography 84(34/). [Swedish Society for Anthropology and Geography, Wiley]: 171–187.

Yacobi H (2009) The Jewish-Arab City: Spatio-Politics in a Mixed Community. Routledge.

Yacobi H and Milner E (2022) Planning, Land Ownership, and Settler Colonialism in Israel/Palestine. Journal of Palestine Studies 0(0). Routledge: 1–14. DOI: 10.10800377919/X.2022.2040321.

Yiftachel O and Yacobi H (2003) Urban Ethnocracy: Ethnicization and the Production of Space in an Israeli 'Mixed City'. Environment and Planning D: Society and Space 21(6). SAGE Publications Ltd STM: 673–693. DOI: 10.1068/d47j.

#### المراجع

Addie J-PD and Fraser JC (2019) After Gentrification: Social Mix, Settler Colonialism, and Cruel Optimism in the Transformation of Neighbourhood Space. Antipode 51(5): 1369–1394. DOI: 10.1111/anti.12572.

Arcilla CA (n.d.) Disrupting Gentrification: From Barricades and Housing Occupations to an Insurgent Urban Subaltern History in a Southern City. Antipode n/a(n/a). DOI: 10.1111/anti.12827. Baumann H and Yacobi H (2022) Introduction:

Infrastructural stigma and urban vulnerability. Urban Studies 59(3). SAGE Publications Ltd: 475-489. DOI: 10.117700420980211055655/.

Bhabha H (1984) Of Mimicry and Man: The Ambivalence of Colonial Discourse. October 28. The MIT Press: 125–133. DOI: 10.2307778467/.

Blatman–Thomas N and Porter L (2019) Placing Property: Theorizing the Urban from Settler Colonial Cities. International Journal of Urban and Regional Research 43(1): 30–45. DOI: 10.11112427.12666-1468/.

Breger MJ, Reiter Y and Hammer L (2013) Sacred Space in Israel and Palestine: Religion and Politics. Routledge. Clark E (2005) The order and simplicity of gentrification: a political challenge. In: Atkinson R and Bridge G (eds) Gentrification in a Global Context: The New Urban Colonialism. Routledge, pp. 261–269.

Edensor T and Jayne M (2012) Urban Theory Beyond the West: A World of Cities. Routledge.

Garmany J and Richmond MA (2020) Hygienisation, Gentrification, and Urban Displacement in Brazil. Antipode 52(1): 124–144. DOI: 10.1111/anti.12584.

Golan A (2009) War and Postwar Transformation of Urban Areas: The 1948 War and the Incorporation of Jaffa into Tel Aviv. Journal of Urban History 35(7): 1020-1036. DOI: 10.11770096144209347104/.

Hanafi S (2006) Spaciocide. In: Misselwitz P, Rieniets T, Efrat Z, et al. (eds) City of Collision: Jerusalem and the Principles of Conflict Urbanism. Basel: Birkhäuser, pp. 93–101. DOI:  $10.10074\_9-7868-7643-3/$ .

Kent-Stoll P (2020) The racial and colonial dimensions of gentrification. Sociology Compass 14(12): e12838. DOI: 10.1111/soc4.12838.

LeVine M (2005) Overthrowing Geography: Jaffa, Tel Aviv, and the Struggle for Palestine, 18801948–. University of California Press.

Luke N and Kaika M (2019) Ripping the Heart out of Ancoats: Collective Action to Defend Infrastructures of Social Reproduction against Gentrification. Antipode 51(2): 579–600. DOI: 10.1111/anti.12468.

Maharawal MM (n.d.) Infrastructural Activism: Google Bus Blockades, Affective Politics, and Environmental Gentrification in San Francisco. Antipode n/a(n/a). DOI: 10.1111/anti.12744. Mcfarlane C (2010) The Comparative City: Knowledge, Learning,

## أميرمخول

# حيفا – سحرها في قصّتها وتحوّلاتها

#### تمهيد

يسعى المقال للنظر في عدد من التمايزات المصاحبة للمشهد السياسي والشعبي، التي لازمت مراحل مختلفة، دون المقارنة بين المراحل أو سرد حيثياتها، ذلك في مسعى لتسليط الضوء على التحوّلات، ضمن الإشارة إلى تراجع بنية الحركة السياسية المنظمة وأثرها الشعبي والثقافي في أحد التجمعات العربية الفلسطينية الأكثر تسييسًا وأثرًا للأحزاب السياسية، ومعنى هذا التراجع. كما يتطرق إلى طبيعة نظرة الدولة إلى العرب في المدن الفلسطينية الساحلية التاريخية، وما قد يحمله المستقبل من الساحلية التاريخية، وما قد يحمله المستقبل من تحوّلات إسرائيلية في هذا الصدد، وبالذات في أعقاب قبية الكرامة في أبار ٢٠٢١.

كما يسعى إلى المقاربة بين الحالة الثقافية، نظراً لكون حيفا شكّلت حالة ثقافية متواصلة قبل

النكبة وبعدها وأحد الأماكن الرئيسة لظهور أدب المقاومة، ويطرح السؤال حول خاصية حيفا في هذا الصدد، والتحولات في هذه الحالة مع تراجع البنية التي كانت تقوم عليها، ونشوء بنية جديدة.

يتطرق المقال إلى البعد التاريخي للحالة الراهنة وحضور النكبة في الفعل الشعبي، وعدد من المفاهيم المترسّخة في الخطاب السياسي الفلسطيني في الداخل وفي المفاهيم الإسرائيلية بالنات لمفهوم المدن المختلطة أو الساحلية، مع توقّف عند معاينة سياسة التعايش باعتبارها سياسة وأداة ضبط وهندسة سياسية، باعتبارها سياسة وأداة ضبط وهندسة بمواجهة وعند مفهوم «السياج» في السياسة المعنية بمواجهة هجرة العرب إلى المدن الساحلية التاريخية، وكذلك إلى المدن التي أصبحت مختلطة، ومفهوم «الإهمال»، وهل هو ممنهج أم عدم اكتراث ومسألة تراجع في الأولويات.

#### حيفا في عيون المكان وما كان

وكيف جئت أحمل الكرمل في قلبي ولكن كلما دنا بعد؟ حيفا، أهذي هي؟ أم قرينة تغار من عينيها؟ لعلها مأخوذة بحسرتي عليها؟ حسرتها عليَّ أم يا حسرتي عليها؟ وصلتها ولم أعد إليها...'

(أحمد دحبور)

ربما تحتاج الكتابة عن حيفا إلى كاتب أو شاعر، سواء أكان فيها أم عائدًا إليها أم باقيًا فيها، للمكان تفاصيل من قصّـة، قصـة الجبـل وقصـة البحـر ومـا بينهمـا مـن التقـاء ومن انتشار. لكل حيِّ قصة حزينة انبثقت من نكبته بعد أن كانت هذه القصة تحكى عن عمرانه النهضوى الإنساني والثقافي والفني والتجاري والمدنى والاجتماعي، وببنيتها الصناعية ومرفئها، ومن باص حيفا- بيروت إلى سكة حديد الحجاز. للبيوت شرفات، وللمدينة شرفة الشرفات تطلل على البحر وما بعد البحر مما تريده من جليل وجرمق وحتى الشيخ المكسو بالأبيض، وحتى رأس الناقورة النقطة الفاصلة قسراً مع الوطن العربي والتي تذكّرنا بأنها النقطة الواصلة مع امتدادنا، إنها السفح الغربي للكرمل الذي تتربّع عليه. تم بناؤه مند الخمسينيات ليكون مَطَلاً لليهود الذين أسكنوهم، ومَـن لـم يبنـوا مـن أجلـه مـن هـؤلاء منحـوه منـزلاً مبنيًـا بالحجر ليجده جاهزاً للسكني بعد أن طردوا أصحابه. أبقوا العرب الفلسطينيين الذين لا يتجاوز عددهم الألفين من أصل اثنين وسبعين ألفا، في بعض من البلدة التحتا حيث فضّل اليهود الذين وصلوا للتو من بقاع العالم، أن يسكنوا على الشرفة، ومَن أسكنوهم من اليهود العرب في حى وادى الصليب احتجوا على تشبيههم بالعرب ورحلوا إلى الأعالى، وهكذا خلقوا مشهدين لشعبين، واحد يطلّ على كل ما يريد وعلى كلّ ما نَهَب، وآخر يطلّ على كلّ ما يراد له من دون شرفة ولا أفق، ولا يرى سوى شرفة اليهودي التي تطل عليه ولو نظر من حوله لشاهد النكبة تعيش في كل مكان وتعيش فيه.

حين استعاد العرب الفلسطينيون الباقون عافيتهم الجمعية، وبالذات في يوم الأرض من العام ١٩٧٦ بعد أن سبق وتصدّوا للحكم العسكري لغاية العام ١٩٦٦، بدأت في تلك المرحلة القرية الفلسطينية الباقية والتي صلبت عيدانها هي الأخرى، ترسل أبناءها وبناتها طلبًا

للعلم إلى المعاهد العليا في جامعة حيفا ومعهد الهندسة التطبيقية التخنيون، أقيم كلاهما لأهداف صهيونية وضمن مشروعها، المعهد في سنوات العشرينيات والجامعة حصلت على اعتراف أكاديمي في أوائل السبعينات، وقد حصل لهما ما حصل لشرفة حيفا، جاءت الجموع العربية الفلسطينية وراء طموحات ذاتية وجماعية، طلبًا للعلم أو طلبًا للعمل، سعت بلدية المدينة كما دولتها إلى هندسة حضورهم ومحاصرتهم في الأحياء التي مَنّ عليهم المحتل في العام ١٩٤٨ بتخصيص الغيتو كما في الله ويافا وعكا. مع الوقت بدأ حضورهم يصل إلى الشرفة، وكلما سكن العرب في منازل الشرفة تركها اليهود، وفتشوا عن شرفة الشرفة، وهكذا بدأ السفح الغربي للجبل يكتسي طابعًا سكانيًا عربيًا؛ العرب يصعدون الجبل واليهود يهجرونه صوب العلياء وصونًا لها. من الحليصة حتى وادى الجمال، ومِن شارع بانوراما المطلّ كما اسمه على كل شيء، إلى ستيلا ماريس (نجمة البحر) المشرقة ليل نهار التي جمع الياس خوري روايته فيها وحضر إلى حيف بعيون القصص وبقصص أهلها، وإلى أحياء الكرمال التي باتت اللغة العربية تقيم في كل ثناياها، وباتت مرافق المدينة من مستشفيات وعيادات وصيدليات ومعامل وتجارة وخدمات تعتمد على العرب من أصحاب وصاحبات المهن والمهارات والتخصصات المناسبة.

أعود إلى البلدة التحتا ووادى الصليب وشارع العراق، الذي أطلق وا عليه «كيبوتس غلويوت»؛ أي لَمُّ شَمل المنافي وعلى حساب طرد أهل البلاد الفلسطينيين إلى المنافي، وشارع جادة الكرمل الذي حظى باسم بن غوريون ليس إلّا، بعد أن أطلقوا عليه شارع الأمم قبل أن يقولوا «أووم شموم» بعد العام ١٩٧٥ وقرار ٣٣٧٩ القاضي بإدانة الصهيونية في الأمم المتحدة، وشارع الملوك الذي عبرنوا اسمه وصهينوه وبات "هعتسماؤوت" أي الاستقلال. في هذه المناطق، لا تـزال مشاهد النكبة التـي يخفونها يومًا بعـد يـوم ضمـن مخططاتهـم بعيـدة المـدى، إلا أن النكبـة تظهـر، في كنيسة مهدومة وجامع كسروا مئذنته وأغلقوه وهو محاط بالأسلاك، ومحال تجارية استعمروها وأحالوها إلى سوق خردة للسكان اليهود من المدينة وخارجها يؤمّونها أيام السبت لينعموا بالحنين إلى سنوات الخمسينيات والستينيات من تاریخهم هم، وهم متکئون علی جدار جامع الاستقلال الشاهد كما المقبرة التي تحمل اسمه على قصة المكان والأهل بعد أن دفنوها تحت الركام سعيًا لسلب المكان، وإلى البيوت الموصودة أبوابها وشبابيكها بالباطون يعتمد الخطاب الإسرائيلي السائد تسمية «المدن المختلطة»، بينما يُكثِر الخطاب الفلسطيني من استخدام «المدن الساحلية» أو مدن الساحل. صحيح أنّ هنالك مدناً يهودية باتت تستقطب الكثير من الفلسطينيين العرب، وأبرز الحالات هي «نوف هجليل»، هذا إضافة إلى مدن أخرى مثل الخضيرة والعفولة وغيرها. معظم انتقال العرب للسكنى في المدن الحديثة (المقامة بعد ١٩٤٨) هو نتاج التفتيش عن حلول فردية لإسقاطات العنصرية البنيوية وأثرها الجماعي،

المسلِّح بعد أن كانت تطل على كل ما يريد أصحابها، إلى حين تعرضها شركة نهب حكومية اسمها عميدار ودلالتها بالعربية «شعبي في دياره»، في المزاد العلني الإسرائيلي، ويتملك أملاك غائبيها رجل أعمال إسرائيلي من تل أبيب أو نيويــورك باحثًـا عـن جــذور في أملاكهــم وفي جماليــات عمارتهم التي باتت هيكلًا في انتظار الروح لتغزوها روحٌ ليست من روح أصحابها، ونواصل رحلتنا في التاريخ والمكان إلى حجر هنا، وإلى درج يربط بين الشوارع ويبدو حديثًا وقبيحًا بعد أن نهبوا بلاطاته وحجارته الفلسطينية ليبنوا فيها أفخم البيوت لليهود الهاربين إلى شرفة الشرفة في أحياء دينيا وغولدا مئير ومناحم بيغن ويغنال ألون، وهناك حجارة بلغ بها المطاف إلى مركز البلاد في قيسارية وهرتسليا.. حين نمر في وادى الصليب، نشاهد كيف أنّ لكل حجر قصة مكان وذاكرة ونكهة. كل حجارة درجاته التي باتت تأخذ من يتسلِّقها كما مَن ينزلها أحيانًا إلى لا مكان وإلى لا شيء، هـى حجارة جديدة براقة ونظيفة لا غبار عليها، وحين نفكر لماذا هذا النقاء الذي يحتلّ الركام، نعرف أن كل الحجارة الأصلية قد نهبوها ونهبوا جمالها وحولوها إلى عتبات بيوت أغنياء اليهود في المدينة، أو مدماكًا يسند أحد الباحثين والمؤرخين الإسرائيليين مكتبته المكتظة بـ آلاف الملفات عـن نكبـة الشعب الفلسطيني سعيًا لإخفائها أو كشفها، أو كشف بعض جوانبها من أجل إخفاء الأكثر أهمىة.

# ملاحظات في المفاهيم

في حين أن حيف تاريخيًا هي مدينة هجرة، ومستقطبة للهجرة بصفتها مدينة صناعية ومزدهرة وتعج بالمراكز التجارية والثقافية والتعليمية بالإضافة إلى تميّز موقعها، في المقابل يرى الباحث والمؤرخ محمود يزبك مسألة الهجرة إلى المدينة بمثابة ظاهرة مرتبطة بتاريخها كمدينة

مستقطبة للهجرة، وتطورت على أساسها منذ العام ١٩١٤ وبالنات في أواخر سنوات الثلاثينيات، ثم مرحلة ما بعد الحرب العالمية الثانية ومنها إلى النكبة والتهجير. كانت الهجرة مخططة وعلى أساسها حدث الانقلاب الكبير في الاقتصاد سواء بناء الصناعات أم في الديمغرافيا إذ بلغ عدد اليهود عام ١٩٤٨ ما يزيد عن الخمسين بالمائة من سكان المدينة. ففي حين درجت المدينة لغاية ١٩٤٨ على استيعاب المهاجرين العرب من داخل فلسطين بما في ذلك من نابلس وجنين فقد، هاجرت إليها عائلات ميسورة، ومن ثم عائلات فقيرة وعمالية من سورية ولبنان. إلا أن هذه الهجرة التي تطورت بشكل تلقائي وسكاني طبيعي، انقطعت وبُترت وقُضى عليها في نكبة المدينة وطرد معظم سكانها العرب الذين بلغ عددهم ٧١٢٠٠ نسمة عام ١٩٤٨ كما يشير راسم خمايسي ليصل إلى ٧٥٠٠ نسمة عام ١٩٥١ بعد نزوج المهجرين من القرى المختلفة للمدينة. كما أنه عند الحديث عن حيفًا لا تنحصر المدينة بسكانها قبل العام ١٩٤٨، بل إنها كانت مركزًا لقضاء كامــل كان فيــه ٤٨ قريــة هــدم المــشروع الصهيونــي ٤٢ منها وطرد سكانها واستحوذ على أراضيهم التي بلغت مساحتها ۲۷۶٬۸۷۷ دونمًا.

يعتمد الخطاب الإسرائياي السائد تسمية «المدن المختلطة»، بينما يُكثِر الخطاب الفلسطيني من استخدام «المدن الساحلية» أو مدن الساحل. صحيح أنّ هنالك مدناً يهودية باتت تستقطب الكثير من الفلسطينيين العرب، وأبرز الحالات هي "نوف هجليل" أو باسمها التأسيسي «نتسيرت عيليت" (أي الناصرة العليا)، هذا إضافة إلى مدن أخرى مثل الخضيرة والعفولة وغيرها. معظم مدن أخرى مثل الخضيرة والعفولة وغيرها. معظم انتقال العرب للسكني في المدن الحديثة (المقامة بعد المدن عد نتاج التفتيش عن حلول فردية لإسقاطات العنصرية البنيوية وأثرها الجماعي، بينما بنيت هذه المدن

لتوفير حلول جماعية لليهود ضمن مشاريع كبرى أشهرها تهويد الجليل ومجمل الحيّز الجغرافي في البلاد، ولمنع التواصل الجغرافي العربي الفلسطيني للحيلولة دون أي فسحة لمطالبات مستقبلية بحكم ذاتي أو انفصال خاصة في المناطق التي كانت مخصصة للدولة العربية في قرار التقسيم ١٨١ من العام ١٩٤٧. هناك سبب آخر لعدم اعتماد علم الاجتماع الإسرائيلي لمفهوم المدن الساحلية، لأن الساحل هو في جوهره معطى مكاني استراتيجي وفيه إطلالة تاريخية وعلى ما كان فيه قبل النكبة من كبريات المدن الفلسطينية، وكذلك لاستحواذ «الدولة اليهودية» على مساحات واسعة منه وفقًا للقرار المذكور.

في هـذا السـياق، وفي المقدمات النظريـة لكتـاب بتحريـر إيلى ريخيس «العرب في المدن المختلطة» يتطرق إسحق شنيل إلى الثنائيات البحثة، ويشير إلى تيار يقوم على الإطلالـة الرومانسـية عـلى المـكان والتعامـل معـه بأهلـه مـن منظار إكزوتي، ومثال ذلك مهرجانات عيد الأعياد البلدية التي تقام في نقطة تزامن الأعياد اليهودية والمسيحية والإسلامية في كانون الأول من كل عام، ويستضيفه قسرًا حيى وادى النسناس، فتحضر الجموع الإسرائيلية نهارًا لتمارس نظرتها الرومانسية للمكان وأهله وتغيب مساء ليعود أهل المكان إلى العيش في بوس ظروف. كما تسهم منال توترى جبران بمفهوم «مدن في طور التشكّل المختلط» أو في سيرورة اختلاط، تختلف عن المدن الساحلية التاريخيــة لكونهــا المــدن التــى أُنشــئت بعــد قيــام الدولة على شكل مدن أو بلدات تطوير» يهودية خُصصت لإسكان «قادمين جدد»، في حين - وبعد أن - هاجر إليها من البلدات المحيطة سكان عرب ميسورو الحال، تحوّلت إلى مختلطة». ٢ أي أن هجرة العرب إليها تُناقض جوهريّاً الغايات والأهداف من وراء إقامتها، والتي تمت بالتعاون بين المؤسسات القومية اليهودية الكيرن كييمت (الصندوق القومي اليهودي) وسوخنوت يهوديت (الوكالة اليهودية)، وهما من ركائز بنية المشروع الصهيوني الاستعماري الاستيطاني في فلسطين، وباتتا بعد قيام إسرائيل تشكلان المسار الالتفافي على الحق الأساس بالمساوة وحقوق الإنسان وكرامت، بكونهما مؤسستين تابعتين للشعب اليهودي ولخدمة اليهود فقط المواطنين وغير المواطنين، والذين على النقيض منهم، لا توجد خيارات أمام المواطنين العرب سوى البقاء في بلداتهم التي تشوّه تطورها، أو الهجرة إلى المدينة. كما لا يوجد خيار إلا الملكية الفردية الخاصة أو الاستئجار طويـل الأمـد مـن الدولـة (المفتاحيـة) للأمـلاك المصنّفـة قانونــاً



بيت عربى للبيع (بالعبري) في شارع البرج في حيفا.

ضمن أملاك الغائبين. بينما يتمتع اليهودي بكل أشكال الإسكان والاستيطان سواء بشأن نوعية البلدة وتصنيفها وامتيازاتها الضريبية والاقتصادية. هذا الخيار يقوده إلى المدينة كفرد وتدأب السياسة المهيمنة على أن يبقى كذلك، إلا إذا وجد شقة في حي عربي.

يرى نيكولاى أورباخ بأنه تكاد لا توجد مدينة إسرائيلية خالية من سكنى العرب، وبأنها تتحوّل إلى مختلطة ويستخدم مصطلح «تتخالط». كما أن هذا المنحى الحديث نسبيًا لكن المتسارع، قد دفع الأبحاث في هذا الصدد إلى تطويس مفاهيم غير تقليدية في علم الاجتماع الإسرائيلي، ومثال ذلك مفهوم «المدن الآخذة بالاختلاط» وكذلك «المدن في صيرورة اختلاط» ، وتشير نسرين حداد حاج يحيى إلى قلق الدولة «تجاه اتساع نطاق حركة انتقال العرب إلى المدن «المختلطة»، هذا ويشكل البند رقم ٧ من قانون القومية التعبير الدقيق لموقف المؤسسة الإسرائيلية في ما يتعلق بالحيّاز السكني المشاترك لليهاود والعارب»، الذي ينص على «الدولة تنظر في تطور الاستيطان قيمة وطنية، وستعمل على تشجيع وتعزيز إقامته ... وللحقيقة لم تكن إسرائيل بحاجة إلى قانون القومية ولا للبند السابع كي تمارس هذه السياسة التي تعتبر من ثوابت سياساتها السكانية منذ قيامها بل إنها أيضًا متجذرة في روح الفكر والمشروع الصهيوني في فلسطين. وقد دفع هذا المنطلق الدولة إلى «استخدام إجراءات، علنية وسرية، تهدف إلى منع المواطنين العرب الإسرائيليين من العيش في مناطق مشتركة في المدن المختلطة».٤

أساس النظرة الإسرائيلية إلى المدن «المختلطة» هو اعتبارها مشكلة، بحاجة إلى معالجة ومنظومات ضبط وهندسة سكانية سواء من خلال السياسات الناعمة

مثل منظومة التعايش، أم بالفصل والحيلولة دون التمدد السكاني وقوانين لجان القبول والمواءمة السكانية وغير ذلك. كما أن جلّ السياسة ينطلق من كيف يتصرف العرب وما ينبغى فعله تجاههم. في حين أنَّ النظرة العامة تعاملت من منظار "السياج" المتجنّر في الفكر الصهيوني الذي استخدموه تاريخيًا فعلياً في الله بشكل سافر، أو في النقب، وهي من مفاهيم الحصار والإغلاق وآلية للتطهير العرقي ونهب الأرض حسب الظرف والسياق. كما اعتمدت السياسة نفسها مفهوم السياج حتى وإن لم يكن حقيقيًا، بل بات المفعول المجازي مساويًا للحقيقي، لأنه أصبح قائمًا على تذويت السلوك المؤاتى عند العرب. طوال سنوات لم يخرج العرب من أحيائهم ومحيطها المباشر في المدن الساحلية، كذا الأمر في حيفًا. كما أنَّ سياسة منع المرافق العربية خارج الأحياء العربية شكّلت حدودًا غير معلنة و»سياجًا" ذا فاعليّة وعززت الشعور بعدم الانتماء إلى هذه الأحياء، وأي انتهاك لهذه الحدود اعتبرته المؤسسة الحاكمة اعتداءً. في المقابل تسعى العلوم الاجتماعية والسياسية الإسرائيلية إلى تجنّب استخدام تعبير المدن الساحلية التاريخية وميزاتها التي تفقدها حين ندرجها ضمن المدن المختلطة. مثلًا مفهوم المدن التاريخية لا يُستخدم لأن التاريخ يكشف ما حدث في المدن الساحلية عام ١٩٤٨، كما أنه يكشف التطهير العرقي والهوية المكانية، أي أنها تقوم باستخدام التسميات التي تشكّل التفافًا على التاريخ، فهذا المفهوم يوحى بوضعها الحالي لا بالماضي بوصف أساسًا لفهم الحاضر وإدراك كنهه. كما أنّ ملامسة النكبة، هي أبعد من أن تنصر في شواهد النكبة بل إنها تروى كيف أن النكبة متواصلة في تغيير هوية المكان وتحويله إلى مرفق سياحي يتمّ تسويقه على أنه من وحي الماضي الإسرائيلي لا الفلسطيني، أو حيِّ قديم من دون هوية للمكان. وبناء على هذه المعايير فإن المدن المختلطة التي تصل نسبة العرب فيها إلى ١٠ بالمائة هي الله والرملة وحيفا وعكا والقدس ونوف هجليل بينما «يافا تل أبيب» فيها ٤٪. وهو التعريف الذي تعتمده أيضا دائرة الإحصاء المركزية، التي تعتمد القدس موحدة وفقًا للقانون الاحتلالي، وبناء على هذا التعريف يصل عدد العرب في المدن المختلطة للعام ٢٠١٩ إلى ٤٩٠,٠٠٠ بمن فيهم المقدسيون. بينما تحدد هذه الدائرة المدن المختلطة بأنها "تلك التي تتوفر فيها غالبية ساحقة من اليهود وفيها أقلية جدية من العرب".°

ضمن النهج السائد في العلوم الاجتماعية الإسرائيلية،

يبقى تباين في المفاهيم والتعريفات العينية؛ يعرّف إيلى ريخيس المدن المختلطة باعتبارها امتدادًا لظاهرة عالمية، وبأنها تلك «التي تسكنها بشكل عام مجموعات من أصول مختلفة - إثنية أو قومية أو دينية تعيش أحيانًا في حالـة صراع [...] هنـاك خمـس مـدن إسرائيليـة ينطبـق عليهـا هـذا المفهـوم، وهـي: عـكا وحيفا ويافا والرملة والله». حسب بيانات دائرة الإحصاء المركزية للعام ٢٠٠٤ نحو ٦٪ من الجماهير العربية «يعيشون حالة من الهامشية المزدوجة: من غالبية السكان العرب، وفي المقابل يعيشون في أحياء منفصلة عن السكان اليهود والاندماج في الحياة اليومية بين المجموعتين مقلّص وقليل نسبيًا». أن اعتباره بأن العرب في المدن المذكورة "مهمَّشون عربيًا"، هو افتراض لا يشعر به سكان هذه المدن ولا تشعر به بقية المجتمع العربى ولا يستطيع إثبات هكذا فرضيّة. فلا يوجد مثلًا مدينة عربية في البلاد يدخلها يوميًا عرب من خارجها كما يدخل حيفا، سواء للعمل ام للدراسة أم للترفيه في ساعات المساء والليل، لكونها باتت مستقطبة لجمهور واسع وبالذات من الأجيال الشابة، أضعاف ما كان يدخل المدينة قبل العام ٢٠٠٠ الذي شكل نقطة انفصال في عالم الترفيه في المدينة وروادها. ثم هناك حركة هجرة عربية متواصلة إلى حيفا، وهي لا تشير إلى الشعور بالهامشية.

تُعاين فكرة المدن المختلطة والمتخالطة وجود العرب إلى جانب اليهود وهناك من يتحدث عن المدن المختلطة وعن المدن المتخالطة أو التي تمر في سيرورة اختلاط، وعن لجوء العرب إليها وتغيير طابعها السكاني اليهودي. في المقابل، ترى العلوم الاجتماعية ومراكز البحث الإسرائيلية بغياب أطر تعليمية واجتماعية ودينية أو وقفية للعرب في الأحياء المختلطة بمثابة حقيقة موضوعية أو معطى، وتُقِلّ في بحث السياسات بعيدة المدى التى تقف وراءه وتتجاهل ذلك وتحصرها في «الإهمال»، كما تعرّف في معظمها «المدن المختلطة» لتوصيف دخول العرب إلى الحيز العام الإسرائيل اليهودي. اليهود في حِلِّ من متطلبات الاختلاط، في حين أنّ من دور العرب تفسير هجرتهم وتبريرها. فالنظرة العامة السياسية والبحثة هي مركزية يهودية. بينما في مقال له في صحيفة كولب الحيفاوية بالعبرية يرى عضو بلدية حيفا ورئيس كتلة الجبهة الديمقراطية للسلام والمساواة فيها رجا زعاترة بأنّ ضائقة السكن في الأحياء التاريخية [في حيفا] تدفع بالأزواج الشابة العربية إلى الانتقال للعيش في مناطق الهدار العلوى وفي الكرمل الفرنسي وفي الأحياء الجنوبية الجديدة (حي هنسي). إلا أن هذه الأحياء «اليهودية» تكاد لا توفّر أي خدمات تربوية وثقافية وجماهيرية للسكان العرب، بينما بقيت معظم المدارس العربية محشورة في منطقة لا يتجاوز قطرها الكيلومة في وادي النسناس ومنطقة عباس والألمانية، وحين تنتقل أسرة شابة خارج هذه الأحياء تبقى هي مركز حياتها.^

هناك مَن يعتبر بأنّ هجرة العرب الفردية تشكّل مشروعًا جماعيًا منظمًا بمفهوم "الغزو" ويستخدمون الخطاب الشائع كما لو كان لوصف الاستيطان الزاحف؛ إن الصورة في العقدين الأخيرين ٢٠٠٢ - ٢٠١٩ هي وجود بلدات يهودية كثيرة في طور الاختلاط الإثني، تشكّلت بداياته بنشوء نواة استيطانية عربية منظمة أو عفوية لمجموعات أو أفراد في البلدات اليهودية، وفي الغالب في أحياء تتميّز بوضع اقتصادي اجتماعي ضعيف أو شرائح وسطى، ثم تتزايد أعدادهم إما بالهجرة أو بالتكاثر الطبيعي مما يؤثر على طابع هذه البلدات اليهودية المختلف عن المدن المختلفة التقليدية.

هذه هي اللغة ذاتها المستخدمة تجاه القرى غير العجرف بها في النقب التي باتت لغة رسمية، كما تستخدمها الميليشيات اليهودية الرسمية وغير الرسمية لتبرير وجودها واصطفافها وما ستقوم به من مساع للتطهير العرقي. ' إلا أن هذا السلوك يفتح ذاكرة المكان، فمعظم كبار السن الذين عليشوا نكبة حيفا رددوا ويرددون بشكل دائم هجمات اليهود على الأحياء العربية والسوق والتطهير العرقي للمدينة ويبدو أنها باتت صدمة متوارثة.

### التعايش أداة ضبط وهندسة سياسية

لم تمرّ سوى سنوات قليلة على نكبة حيفا، حتى ظهر خطاب التعايش من سدّة الحكم البلدي والقطري. وإذ نرى اليوم استخدامات متباينة المعنى والنوايا لمفهوم التعايش، فإن البحث هنا يتمحور في السياسة السلطوية في هذا الصدد، حيث انشغلت إسرائيل منذ بداياتها بمسألة التعايش العربي اليهودي، ولم يكن ذلك قيمة ليتغنّى بها المشروع الصهيوني المنتصر على الشعب المنكوب، بل وظيفة تندرج ضمن السياسات الناعمة والأكثر نفاذًا، وفيها مكسب مضاعف، فمن ناحية تحاول الدولة الجديدة إظهار نفسها للعالم بصفتها دولة تعايش وتسامح، وكذلك هي أداة ضبط للداخل.

من الصعب بمفاهيم اليوم تصوّر ديوان رئيس حكومة منشغل بمؤسسة بحجم جمعية في مدينة ما في بلاده. لكن في إسرائيل فإن كل شأن فيه أي وجه تحدِّ للفكر الصهيوني السائد، يُحال إلى مجهر الأمن القومي كي يتم التدقيق فيه. غداة قيام الدولة باتت وظيفة مستشار رئيس الحكومة للشؤون العربية من الوظائف الضليعة في بلورة السياسات في التعامل مع «الموطنين» العرب، الذين كان التعامل الأولي معهم من باب الوجود المؤقت حتى يُطردوا ليلحقوا باللاجئين، ومن ثمّ وبالذات في النصف الثاني من سنوات الخمسينيات فلاحقاً، تحوّل النهج إلى إعمال منظومات الرقابة والضبط والهيمنة بشكل سافر، ليقوم ديوان رئيس الحكومة من خلال مستشار الشؤون العربية بتنسيق أعمال معظم الجهات الأمنية ذات الصلة من جهاز الاستخبارات العامة "الشاباك" والشرطة والحكم العسكرى والوزارات وبالذات الداخلية والتعليم والزراعة، وكذلك الهستدروت ولجنة السياسات في حرب المباى الحاكم بصفتها فعليًا هيئة فوق حكومية، لبلورة السياسات الضابطة من ناحية وتعزيز المشروع الصهيوني وترسيخه في فلسطين وردع أي محاولة لعودة اللاجئين وأداة ردع للأنظمــة العربيــة.١١

في المجمل انطلق التيار السائد في السياسة الإسرائيلية والأكاديميا والإعلام من الوصائية القائمة على مدى مواءمة الوجود العربي الباقي في المدينة لهذا الضبط والرقابة المؤسسين على خطاب التعايش بينما اليهود في حلً منه، فنجد أنّ مرافق التعايش وبنيته قائمة في الأحياء العربية وبالأحرى في حي وادي النسناس. في رسالته المفصلة بتاريخ وبالأحرى في حي وادي النسناس. في رسالته المفصلة بتاريخ الحكومة للشؤون العربية ونسخة عنها إلى الشاباك الوحدة الحكومة للشؤون العربية ونسخة عنها إلى الشاباك الوحدة بالطائفة الأرثوذكسية وحصريًا الكلية العربية الأرثوذكسية كعامل مؤثر)، يشكو يورام كاتس مدير مكتب مستشار الشؤون العربية في لواء حيفا والشمال، التحديات التي تواجه «بيت هجيفن المركز اليهودي العربي» وعلى رأسها «خواء المركز من الأعضاء العرب»، ليرد في البند الثالث والمؤلف من ثلاثة بنود فرعية:

أ. يشــير تســفي يسرائيــلي ١٠ إلى أنّ العامــل الســلبي والفعــال
 هــو الكليــة الأرثوذكســية بــكل المعلمــين فيهــا.

ب. تنتهج المدرسة أساليب مختلفة من أجل ابتعاد الطلاب عن المركز [اليهودي العربي]، وذلك مثلاً من خلال الاستعداد لتخصيص غرف في المدرسة لصالح دورات

نجحت سياسات «الحَجْر» السكاني للعرب في أحيائهم في مرحلة الحكم العسكري في البلاد، فعلى الرغم من أن المدن الساحلية لم تخضع لأنظمته الصارمة، فإن حرية التنقّل وتغيير مكان السكنى لم تكن ممكنة بشكل حر. في سنوات السبعينيات والثمانينيات استقرّت أعداد كبيرة من العرب في حيفا سواء أكانوا طلابًا وبقوا في المدينة أم عمالًا وانتقلوا إليها، وكذلك بداية نشوء طبقة وسطى متمكنة اقتصاديًا إلى حدماً.

متنوّعة كانت تجري في بيت هجيفن.

ب. حسب تقديرات بن تسفي، فلو كان بالإمكان تقريب معلمي الكلية الأرثوذكسية، مثلا شكري الخازن المدير أو المعلم حنا أبو حنا، لربما كانت الأجواء أفضل. بينما وضعية سلمان قطران وهو شخصية ناشطة في المركز [اليهودي العربي] ومن رؤساء الطائفة الأرثوذكسية في حيفا، باتت متضعضة وليست ثابتة كما كان في الماضي، كي يكون بمقدوره توجيه التيار الأرثوذكسي لصالح بيت هجيفن كما حدث سادقًا.

## ليس إهمالاً، بل سياسة تُنتج نقيضها

نجحت سياسات "الحَجْر" السكاني للعرب في أحيائهم في مرحلة الحكم العسكري في البلاد، فعلى الرغم من أن المدن الساحلية لم تخضع لأنظمته الصارمة، فإن حرية التنقّل وتغيير مكان السكنى لم تكن ممكنة بشكل حر. في سنوات السبعينيات والثمانينيات استقرّت أعداد كبيرة من العرب في حيفا سواء أكانوا طلابًا وبقوا في المدينة أم عمالًا وانتقلوا إليها، وكذلك بداية نشوء طبقة وسطى متمكنة اقتصاديًا إلى حد ما. فانتقلت أعداد ملموسة من ذوي المهن الحرة إلى المدينة سواء للعمل كمستقلين أم بالأجرة، ومنهم أعداد ملموسة من الأطباء والمحامين والتجار والمحاسبين والصيادلة والمعلمين إضافة إلى المطابع ودور النشر.

تسارعت هذه الظاهرة في العقدين الماضيين، إذ انفتحت مجالات لم تكن متوفرة من قبل، مثل هندسة المجالات التكنولوجية وصناعات الهايتك العالمية التي تمركزت في حيفا، وكذلك باتت حاضنة لمبادرات إبداعية فردية في مجالات الفنون والثقافة والمسارح وغيرها، وقد تعززت حركة الهجرة بالقدرات الاقتصادية والمالية لدى شرائح

واسعة. كما استوعبت الأكاديميا ومراكز الأبصاث أعدادًا غير مسبوقة من ذوى وذوات الكفاءات العرب الفلسطينيين. قطاع آخر استوعب أعدادًا من الكوادر هو الجمعيات الحقوقية والتنموية والنسوية والثقافية القطرية التي اختارت مقارّها في حيفا بالإضافة إلى الجمعيات المحلية التنموية وعدد من الجمعيات الإسرائيلية التي يعمل فيها عرب. شكّلت خصخصة مرافق كثيرة من القطاع العام الإسرائيلى في العقود الأربعة الأخيرة فسحة لاستقطاب الطاقات العربية الفلسطينية المناسبة. وهكذا بات معدل الأزواج الشابة المنتقلة إلى حيف سنويًا نحو الألف وفقًا لصحيفة دي ماركر، وهذا عدد كبير، وتسعى الغالبية لاستئجار أو امتلاك دور في أحياء خارج الأحياء العربية المكتظة بالسكان وبعضها يعانى من فائض سكنى كبير مقارنــة بالبنــى التحيــة. في المرحلــة الراهنــة هنــاك تســارع لظاهرة الهجرة العربية الداخلية إلى حيفًا. ١٢ وحسب معطيات المخطط الحضرى عروة سويطات فقد بلغت نسبة ازدياد السكان العرب في حيفا في العقدين الأخيرين ٩١٪ أي تقريبًا تضاعف عددهم، بينما تراجع حجم الجمهور اليهودي بــ٤٪.١٠

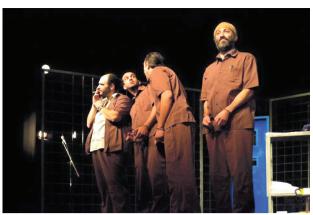
يتناسب تسارع الهجرة طرديًا مع تصاعد الجريمة في المجتمع الفلسطيني في الداخل، إذ إنّ القلق المركزي كما صرح عدد من السكان لنشرة "حيفا بو" [هنا حيفا] العبرية، هو القلق على الأولاد والأطفال. وهذا ما يشير إليه أحد المقاولين الكبار الذي يبني مشاريع إسكان ضخمة في الأحياء اليهودية في المدينة مؤكدًا أنه لا توجد بناية واحدة دونما وجود عائلة عربية أو أكثر فيها. "القد باتت مسألة الأمان الشخصي دافعًا أساسيًا للجوء إلى السكنى في حيفا بالإضافة إلى الدوافع الأخرى ومنها مرافق المدينة البلدية والصناعات عالية التطور (الهايتك)، والمرافق الطبية المهمة ومعاهد الدراسات الجامعية (جامعة والمرافق الطبية المهمة ومعاهد الدراسات الجامعية (جامعة

حيف والتخنيون والكليات الأكاديمية العديدة ومتعددة المجالات)، وإن كان غالبيتهم غير مُسَجًاين سكاناً من حيف فإنهم مقيمون دائمون فيها. بينما في المقابل نجد صحيفة "كولبو" الأكثر انتشارًا في المدينة والتي لا تعير أي اعتبار للهجرة العربية إلا من باب السلب، بينما تعتبر في تقريرها حول ميزان الهجرة هجرة «القادمين الجدد» هي البشرى، في حين لا تتطرق بتاتًا إلى هجرة العرب الداخلية إلى حيفا ولا لاحتياجاتهم.

في حين سعى الاعتراض المقدم من مخططة المدن سعاد نصر مخول والمهندس موسى ظاهر من العام ٢٠١٥ إلى الغاء المخطط الهيكلي المقترح لحيفا في ذلك العام واعتماد مخطط بديل، باعتباره "يتجاهل بشكل منهجي ومبرمج احتياجات السكان العرب والأحياء العربية، لا بل يحاول إلغاءها تمامًا وطمس معالمها من خلال إدراجها ضمن مناطق أخرى ومحو أسمائها التاريخية وإهمال معالمها"، مقابل عدم المبادرة البلدية لتوفير أي مرافق عربية أساسية في الأحياء التي باتت مختلطة، وأن يبقى العرب المنتقلون إلى الأحياء اليهودية حتى ولو باتوا أعدادًا كبيرة أو غالبية، خارج الانتماء للمكان.

# ملامح من الحالة الثقافية – موروث تاريخي يتجدد تعايَـش كلُّ مـن الحالـة الثقافيـة والحيــز الثقــافي دائمًــا

مع الحيّز الحزيى بعد العام ١٩٤٨ والذي شكل دفيئة لـه. إلا أنـه بعـد العـام ٢٠٠٠ وبالـذات في العقـد الأخـير، باتـت حالة انفصام، وبات الحيز الثقافي دفيئة لحراكات غير حزبية وعلاقتها بالأحزاب فيها نوع من التنافر أو التوتّر. شكّلت المرافق الثقافية التابعة للحزب الشيوعي لغاية سنوات الثمانينيات دفيئة مستقطبة لغالبية الطاقات الثقافية الوطنية، فكانت صحيفة الاتصاد وملحقها الثقافي ومطبعتها التي شكلت دار نشر، وكانت مجلات الجديد والغد والدرب بمثابة منصات اجتمع حولها معظم الأدباء والكتاب والشعراء، وشكّلت حالة ثقافية تكاملت مع النوادى الحزبية والملتقيات الثقافية. إلا أن هذا الدور النهضوى قد تقلّص بشكل حاد فيما بعد، فغالبية ما ذكر قد أغلقت وتوقفت عن الصدور، وأغلقت المطبعة ودار النشر. في المقابل شكل نشوء التجمع الوطنى الديمقراطي حالـة نهضـة ثقافيـة واسـتقطب أوسـاطًا واسـعة، ووصـل نفوذه إلى ذروته في مطلع سنوات الألفين ليتراجع هو الآخر بشكل ملموس للغاية، في حين حافظت مؤسسات



مسرح الميدان: هجمة عنصرية بلغت ذروتها في الهجوم على مسرحية «الزمن الموازي» .

وقف من ورائها وبالذات جمعية الثقافة العربية على حضورها بل وتعزز دورها على مستوى المدينة وقطريًا، يضاف إليها موقع "عرب ٤٨" الذي يعتبر من أكثر المواقع الإخبارية والتحليلية والثقافية رواجًا. كما شكّلت حركة أبناء البلد رغم محدودية سعتها، عنصرًا ملموسًا في حياة المدينة الثقافية.

شكّل المسرح البلدي في حيف ادفيئة مهمة نشاً فيها عدد كبير من فناني وفنانات الرعيل الأول، وشكّل حالة جنبت أوساطًا من الجمهور العربي بالنات الحيفاوي، وهناك ممثلون وممثلات انطلقوا منه إلى العالمية بسبب جدارتهم. ثم كان مسرح الميدان بصفته مسرحًا عربيًا بلديًا مدعومًا من وزارة الثقافة الإسرائيلية، وقد استقطب العديد من الفنانين والمهتمين بالعمل الثقافي بشكل عام، إلا أنه أغلق في أعقاب الملاحقة السياسية الحكومية وربط التمويل الحكومي بالرقابة على مضامينه، لكن اللافت في العقد الأخير هو ظهور عدد من المسارح الخاصة والشعبية وبتمويل شعبي كي تحافظ على هويتها واستقلاليتها.

لقد تلازم تراجع دور الحياة الثقافية مع تراجع دور الحزبين المذكوريين وحدوث فراغ ملموس، كما استُعيض عنه إلى حدّ ما، بنشوء جيل جديد من الأطر والحيّز الثقافي دونما تواصل مع ما كان من قبل بل كحالة جديدة مختلفة. إنها لا تملك مؤسسة راعية، وإنما تملك نقاط قوة وبالذات امتداداتها الشعبية وتنوع المبادرات المجتمعة حولها، وكذلك إلمام واسع في استخدام وسائل التواصل الاجتماعي الذي أتاح لها الوصول إلى جمهور هدف لم يكن ممكنًا الوصول إليه لولا هذه الملّكات.

في العالم الافتراضي تواصلت الجغرافيا وباتت فلسطين

هناك ميراث ثقافي للمدينة هو امتداد لما سبق النكبة. بينما شهدت حيفا صدامًا بين حياتين ثقافيتين موجّهتين. واحدة هي ما أشرنا إليها ضمن الفصل عن التعايش وفرض الدولة منظومة ثقافية عربية إسرائيلية تنطلق من مرافق التعايش، ومن الصحف والإذاعة الإسرائيلية الناطقة بالعربية. بينما شكلت المنظومة الإعلامية الثقافية التابعة للحزب الشيوعي دفيئة لأدب المقاومة في حيفا وخارجها.

من دون خط أخضر وبات اللاجئ ابن المكان قادرًا على الوصول إلى مسقط رأسه المشتهى. وإن كانت المسافات الفلسطينية تقاس بالزمن أكثر منه بالكيلوم ترات، فقد باتت بيروت البعيدة سبعة عقود قاب قوسين وأدنى، ومخيم اليرموك ونهر البارد والوحدات أقرب إلى مكانها في فلسطين وفي حيفا، وبات الامتداد العربي كما الشتات الفلسطيني في كل العالم قريبًا. وهذا ما عزز حالة الانفصال الثقافي عن الحيز الإسرائيلي في حيفا. وعزز الرابط الفلسطيني والعالمي. واللافت النوعي الإضافي هو أن الرابط الفلسطيني والعالمي. واللافت النوعي الإضافي هو أن النكبة من حيث موقعها إلى ساحة تفاعلها وبتّت فيها الروح الفلسطينية المتجددة، وانتقلت من حالة اندثار إلى مساحة نهضة.

إن انفصال الحيز الثقافي والحالة المنفصلة تمامًا عن الحالة الإسرائيلية والمتصادمة معها، وجدت نقطة التقاء مع الفعل السياسي الشعبي خارج الأحزاب، وباتت هذه المناطق إلى جانب الحي الألماني هي المقرّ المفتوح للأنشطة الاحتجاجية التي تتميز بالروح الصدامية وبالشعارات الداعية للاشتباك وباحت للال الشوارع والاشتباك مع الشرطة الإسرائيلية. إنها حراكات لا ترفع شعارات تدل على الحلول السياسية كما تفعل الأحزاب، بل تدل على الحق الفلسطيني والقضية الواحدة ويحظى بشكل بارز فيها التكامل الفلسطيني مع الضفة وغزة والقدس واللاجئين والشتات ومع الأسرى، إنها قائمة على وحدة القضية وأبعد من مسألة هويّة فحسب.

هناك ميراث ثقافي للمدينة هو امتداد لما سبق النكبة. بينما شهدت حيفا صدامًا بين حياتين ثقافيتين موجّهتين. واحدة هي ما أشرنا إليها ضمن الفصل عن التعايش وفرض الدولة منظومة ثقافية عربية إسرائيلية تنطلق من مرافق التعايش، ومن الصحف والإذاعة الإسرائيلية الناطقة

بالعربية. بينما شكلت المنظومة الإعلامية الثقافية التابعة للحـزب الشـيوعى دفيئـة لأدب المقاومـة في حيفا وخارجها، إذ كانت مقارّ صحيفة الاتصاد ومجلات «الجديد» و «الغد» والنوادي الثقافية، ومطبعة الاتحاد بصفتها دار نشر للكتب والروايات ودواوين الشعر. كما شكلت الكلية العربية الأرثوذكسية ومعها المدارس الأهلية بالمجمل صرحًا وطنيًا ودفيئة تربوية تخرج منها الكثيرون من مختلف أنحاء البلاد من روّاد ورائدات الحركة الثقافية. في انتفاضــة القــدس والأقــصى ومــا تلاهـا، تعــزّز وزن الهوية الفلسطينية والحقوق الجماعية، ومنحى الانفصال عن الحياة الإسرائيلية، وبالذات في مجالات الترفيه والمقاهي والمرافق الاجتماعية الثقافية. ممكن القول إن التجلّي الأكبر والأسطع لهذا التحول هو ما حدث في شارع جادة الكرمل (الألمانية) وتحوّله من حيى مهمل إلى مكان يعجّ بالروح الشبابية والشعبية العربية الفلسطينية وبات بيئة ساهمت في نشوء الحراكات وتبلورها، ولتنتشر هذه المرافق في كافة أنحاء المدينة التحتا وحتى منطقة الهدار. وهي تعبير إضافي عن تعددية المجتمع الفلسطيني في المدينة، وعن قوة الاستقطاب لجمهور واسع من خارج المدينة وبالذات الشبابي إضافة إلى نصو عشرة آلاف طالبة وطالب جامعيين يتواجدون في حيفا.

مقابل تعزيز الهوية الفلسطينية وسلوك الانفصال الدي واكبها عن المرافق الإسرائيلية، فقد تميّزت هبّة الكرامة بوعي القضية الواحدة، وهو ما وفّرت وسائل التواصل الاجتماعي أدوات له، وتزامن مع تراجع وزن الأحزاب والحركة السياسية المشار له أنفاً بينما كان سيّد الموقف في العام ٢٠٠٠، وهذا ينعكس أيضًا في طبيعة الحراكات والمبادرات الذاتية الكثيرة والمتعددة مضمونًا. وقد شكّلت حيفا بيئة مؤاتية نظرًا لسعة سكانها وانتشارهم الجغرافي ونظرًا لمنسوب الحضور الشبابي من سكان

على السياسات الحاكمة، وسيكون من غير المحتمل وجود القدرات على وقفها. إن هذا الواقع المرتسم هو ليس نتاج سياسة ديمغرافية عربية غير قائمة أصلًا، وإنما نتاج الديمغرافيا الإسرائيلية التي تخلق نقيضها.

### الهوامش

- ۱ عادل الاسطة، « أحمد دحبور: وصلت حيفًا ولم أعد اليها»، « TRvxcyj/https://bit.ly على الرابط التالي: ۳۸۰۰۰
- ۲ توتري-جـبران، منــال. (بالعبريــة) المــدن في طــور التشــكّل المنتلـط» /11/2021/uploads/content-wp/il.ac.haifa.law//:https pdf.j1\_1
- ٣ حداد حاج يحيى، نسرين، المعهد الإسرائيلي للدمقراطية، arti-/il.org.idi.www//:https

  25585/cles

  25585/cles
  - ٤ المصدر السابق
- ٦ ريخيس، إيلي. "معاً أم منفصلين العرب في المدن المختلطة" المعهد الإسرائيلي للدمقراطية، ٢٠١٤. انظر/ي الرابط التالي: mixedcities-/17631/media/il.org.idi.www/:https
   pdf.draft21032022
- ٧ اورباخ، نيكولاي. «مدن تتخالط في إسرائيل"، مجلة كيشت، العدد ٣، العام ٢٠٢١: ص: ١٢٥-١٤٧. انظر/ي الرابط التالي: https://bit.ly/304coLl
- ۸ رجـــا زعاتــرة، «مــن حيفــا تخــرج البشــارة»، في موقــع كولبــو، ٤ كانــون ثانــي ٢٠٢١. انظــر/ي الرابــط التـــالي: /colbonews.co.il/opinion/70131
  - ۹ اورباخ، نیکولاي، مرجع سابق.
- ا اوري كاركين، «مجلس مستوطنات الضفة اصبح هنا:
  مكايسة الانويسة التوراتيسة»، في هآرتس، ٢٤ أيسار ٢٠٢١.

  https://www.haaretz.co.il/ انظرري الرابط التالي:

  opinions/2021-05-24/ty-article-opinion/.premi
  um/0000017f-edb8-d4cd-af7f-edf817390000

  11Ahmad H Sa'di, Thorough Surveillance: the Genesis of Israeli Policies of Population Management, Surveillance and Political Control towards the Palestinian Minority.

  (Manchester: Manchester University Press, 2016), https://public.ebookcentral.proquest.com/choice/publicfullrecord.aspx?p=4777256.
  - ١٢ مدير بيت هجيفن في تلك الفترة.
- ۱۳ دي كوهـين، «۱۰۰۰ زوج ينتقلـون الى حيفـا كل سـنة، وهـي تتحـول الى تـــل أبيــب الخاصـة بالعــرب»، دي ماركــر، ١ شــباط ٢٠٢٠. المالت://www.themarker.com/ انظــر/ي الرابــط التـــالي: //www.themarker.com/ realestate/2020-02-01/ty-article-magazine/.premi-um/0000017f-e1ff-df7c-a5ff-e3fff6df0000
  - ١٤ المصدر السابق
  - ٥١ راجع/ي الرابط التالي: https://haipo.co.il/item/362074

المدينة والطلبة فيها، يضاف إليه الشرائح الوسطى. انتعشت الحياة الثقافية في حيفا وعدد من المظاهر الجديدة؛ فالمسارح الخاصة وبمبادرات ذاتية ومعها المنصات الثقافية والمعارض الفنية والمراسم والمعاهد الموسيقية والرياضية على تنوعها، بالإضافة إلى المنتديات والفرق الفنية هي من حالة التميّز الحيفاوي كمدينة مستقطبة للفعل بعيدًا عن الشعور بالهامشية أو التسليم للتهميش. فعلى سبيل المثال يشكل مسرح خشبة في البلدة التحتا، وهو مبادرة ذاتية مستقلة، وحالة ثقافية مستقطية لشريحة وإسعة من الحيل الشاب وإيداعاته المتنوعة، وحالة ثقافية احتماعية ذات هوية فلسطينية متحررة باتت نموذجًا في التنظيم الذاتي الفلسطيني الذي يعتمد على قدراته وقواه الداخلية وليس على أي طرف خارجي، لتكون أولوياته مستقلة كما تمويله الذاتي الحر، وليتحرر أيضًا من فكرة الاستهلاك والترفيه لينطلق نحو الإبداع التفاعلى وتوفير البنية للإنتاج الثقافي الخلَّاق، ويتعامل مع المكان بوصف فضاءً فلسطينيًا مستقلاً، ويمكن القول مساحة حرّة فيها تحرر من سطوة الحالة الإسرائيلية ومسعى لبناء كيان فلسطيني ثقافي إبداعي منفصل عنها تمامًا.

#### خلاصة

من المتوقع أن تتواصل وتيرة الهجرة الداخلية للعرب الفلسطينيين إلى حيفا، وهذا يعنى انتشارًا أوسع لهذا الجمهور في أنصاء جديدة من المدينة، وإشغال حيّز واسع فوق المعدّل العام في إشغال مواقع في المرافق الاقتصادية والخدماتية والإنتاجية، مما سيجعل بنية الأحياء العربية القائمة ومرافقها وبالذات مدارسها وحياتها الثقافية غير قادرة على استيعاب هذه الحركة، وسيعزز كما هو متوقع المطالبة ببناء مرافق إضافية وانتشارها خارج الأحياء العربية، وهو من شأنه أن يعزز تغيير طابع المدينة وتوزيعتها السكانية، وهذا ليس أمراً مخططًا له عربيًا، بل حركة سكانية طبيعية في ظرف غير طبيعي قائم على اعتبارهم مصدر قلق للذهنية الحاكمة، لكن من شأنه أن يفرض نموذجًا عامًا، يضاف إليه ظاهرة انتقال الفلسطينيين العرب إلى المدن الإسرائيلية التى أقيمت لليهود فقط، بينما هي اليوم في طور الاختلاط. وواقع البلدات العربية الماصرة فعليًا والمكتظة بشكل كثيف، وامتناع الدولة عن إقامة بلدات عربية جديدة وهو من أسس السياســة الصهبونيــة، كل ذلــك بخلــق حالــة هحــرة ترتــدّ

# محمد حليم \*

# صراع على قلب اللَّه

«أريئيل شارون فتح الخارطة وقال «أريدكم هنا». \

«شُـفنا المحل، مرقنا جنبه وكان عتمه ومكسّر... قلتلهم إنه أنا بدّي المحل وأنا بدّي أرمّمه». ٢

تتصل فكرة هذه الورقة المكن استشفافها مما ذُكر أعلاه بأن ظاهرة استيطان «النواة التوراتية» في المدن الفلسطينية المحتلة عام ١٩٤٨ هي تجلً من تجلّيات السمراع المسّتمر على مكان هذه المدن وزمانها بين السلّطة الإسرائيليّة وسكّانها الفلسطينيّين، وبأنه من الخطأ أن تُدرس هذه الظاهرة كأداة استعمارية بمنعزل عمّا يقوم به الفلسطيني من فعل ضمن هذا الصراع. لذلك فإن هذه الورقة لا تهدف إلى رصد الأساليب

الخطابية والإجرائية الخاصة باستيطان هذه المجموعة في مدينة اللد، إنما إلى تقديم قراءة أخرى له من خلال رصد الصراع الراهن على الحيّز بين فلسطينيي المدينة والسلطات الإسرائيلية المتمثّلة بهذه المجموعة الاستيطانيّة. مما لا شك فيه أن تسليط الضوء على تمظّهر هذا الصراع في مدينة اللّه يساهم في توسيع فهمنا لهذه الظاهرة الاستيطانيّة وللتنوّع في أدوات محاولات التهويد الخاصّة بها وسيروراتها وبسياسات الاستيطان الإسرائيليّة عامّة. لكن الأهم هنا هو فهمنا للعلاقة بين هذا التنوّع في أدوات الاستيطان وأشكاله والفعل الفلسطيني في هذه الحقبة وهذا السياق. وعليه فإنه بناءً على هذه المقاربة لا يمكن النظر لهذا النمط من الاستيطان وغيره إلّا كجزء من الـصراع القومـي التاريخـي في فلسـطين، وليـس كمـا حصـل في دراسات أخرى لا سيما تلك التي أشارت إلى البعد القومي لكنها قامت بتحليله بشكل موضِعي وتسميته ضمن ظاهرة الاستطباق (Gentrification).

<sup>\*</sup> طالب دكتوراه في جامعة بئر السبع.

تقوم الورقة على فرضية مفادها أن وجود هذا الحيّز العيّني المتصارع عليه وما طرأ عليه من تغييرات ديمغرافية وأخرى خلال العقود الأخيرة، يقف كعامل مركزي مسبب لهذا الصراع القومي في المدينة ويفسّر، إلى جانب أسباب أخرى، حدته وشكله وربما اختلافه عن باقى تجليات الصراع في المدن الأخرى.

من الناحية الثقافية والاقتصادية. وتقوم الورقة على فرضية مفادها أن وجود هذا الحيّز العيّني المتصارع عليه وما طرأ عليه من تغييرات ديمغرافية وأخرى خلال العقود الأخيرة، يقف كعامل مركزي مسبب لهذا الصراع القومي في المدينة ويفسّر، إلى جانب أسباب أخرى، حدته وشكله وربما اختلافه عن باقي تجليات الصراع في المدن الأخرى.

ازداد الاهتمام في دراسة هذا الاستيطان في المدن الفلسطينية على أثر المواجهات العنيفة التي شهدتها بين سكانها الفلسطينيين واليهود تزامنًا مع العدوان على غزة ومواجهات القدس، فيما صار يعرف بهبة أيار ٢٠٢١. تميزت المواجهات في اللد خلال هذه الهبة من ناحية



جامع دهمش. مثل ناج وحيد من المجزرة وسط اللد، جنبًا إلى جنب لافتة بالعبرية تعيد تسمية المكان بـ «ميدان البلماح».

ممكن اعتبار هاتين اللحظتين اللتين أشار فيهما كل من شارون والصحّ على حدة إلى الأماكن التي سيُقام عليها مشروعاهما، كلحظتين يبدأ فيهما ما يمكن وصف بسيرورة قراءة - كتابة على حيّز قلب المدينة المنكوبة. لكن مقابل قراءة رجل الاستيطان الأيديولوجية الصرفة للحيّز على أنه ينقصه التهويد، كانت قراءة الصّح وهو ينظر إلى أثر ما خلفه الاحتلال والإهمال المتواصلان تخلو من أي جوانب أيديولوجية.

حدة الاحتجاج الفلسطيني، وما قوبل به من بطش قاده مستوطنو النواة التوراتية بدعم من المؤسسة العسكرية ومجموعات أخرى عنصرية لمستوطنين جاءوا من خارج المدينة. في محاولة لفهم لماذا تميّزت اللد خلال هبة أيّار، نُشرت العديد من التحليلات التي رأت بأن فرادة السياسات الاستعمارية في مدينة اللد منذ احتلالها - من حيث كثافتها وشراستها وتأثيرها الفتّاك على مناحي حياة سكانها الفلسطينيين - هي ما يقف وراء ردة فعلهم العاضبة. ثكن سؤالاً أساسيّاً آخر لم يطرح للنقاش، وهو سؤال: ما الذي يدفع بالسلطة أصلًا إلى استهداف فيها على نحو لا تعرفه باقي المدن الفلسطينية المحتلة، فيها على نحو لا تعرفه باقي المدن الفلسطينية المحتلة، خاصة أن اللد ليست مركز جذب اقتصاديًا أو أيديولوجيًا، إذن لا بد أن هناك أمرًا متميزًا آخر يحدث في اللد يجعلها عرضة لهذه الهجمة الاستعطانية.

تعتمد محاولتي قراءة هذا الصراع العيّني والإجابة على هذه التساؤلات أساسا على معرفتى لجوانب المدينة الاجتماعية والسياسية التي تعمّقت خلال عملى كباحث أحاول فهم شكل عمل الرجال والرجولة الفلسطينية فيها. من خلال دراستى الإثوغرافية للحياة اليومية لرجال المدينة الفلسطينيين في مقهى الأراجيل الذي يديره محسن الصح، اتضحت فيما اتضحت من جوانب، التحوّلات التي طرأت على المكان والزمان الاستعمارى في المدينة وخاصة في قلبها حيث يقبع المقهى، وأشكال الصراع عليه وتجلياته بين السلطة وسكانها الفلسطينيين. على وجه الخصوص تبيّن أن هناك تغييرات على مستوى المادة والوعي لصالح السكّان الفلسطينيّين حدثت خلال العقود الثلاثة الأخيرة على هذا الحيّر وصلت إلى حد 'استعادة' مكانه وزمانه من قبل فلسطينيي المدينة، مما أدّى بالمجموعة الاستيطانية إلى تكريس قدر كبير من مساعيها ومواردها من أجل لجم هذه التغييرات واستعادة السيطرة على هذه المنطقة

المشتهاة لكلا طرفي الصراع لما فيها من رمزيّة تجسد من ناحية تاريخًا جمعيًا فلسطينيًا ومن ناحية أخرى الدالة على نجاح الحركة الصهيونية في احتلال المدينة الفلسطينية وإخضاعها.

لا يمكن معرفة الموعد الدقيق الذي أشار فيه أريئيل شارون لتلك النقطة على الخارطة التى سيُقام فيها المجمع الاستيطاني «رمات الياشيف»، لكن كما تُبيّن المعلومات المتوفرة في الصحف فإن جمعية «كريات الياشيف» التابعة للنواة التوراتية فازت بمناقصة وزارة الإسكان لبناء المجمّع عام ٢٠٠٤؛ أي في السنة نفسها التے کان محسن الصے پتجوّل فیھا بین رکام بلدتہ باحثًا عن مقر للمقهى الذي أراد إنشاءه، ليقع اختياره على الموقع الذي سينشط فيه مقهاه على مدار عشر سـنين. ألمكـن اعتبـار هاتـين اللحظتـين اللتـين أشـار فيهمـا كل من شارون والصحّ على جدة إلى الأماكن التي سيُقام عليها مشروعاهما، كلحظتين يبدأ فيهما ما يمكن وصف لكن مقابل قراءة رجل الاستيطان الأيديولوجية الصرفة للحيِّز على أنه ينقصه التهويد، كانت قراءة الصِّح وهو ينظر إلى أثر ما خلف الاحتلال والإهمال المتواصلان تخلو من أي جوانب أيديولوجية «كنت أعرف تمامًا أين سيكون المقهى. فقط هنا [قلب المدينة] وليس في أي مكان آخر. أردت مكانًا فيه ساحة كبيرة».

حَدَث القراءة - الكتابة هذان على الحيّز هما جزء من حدث أكبر لمحاولات تصميم وهندسة متكررة ومتعاقبة لحيّز قلب المدينة المحتلة من قبل طرفي الصراع المتواصل منذ العام ١٩٤٨. بالتحديد، يمثل هذان الحدثان الصراع الآني على مكان البلدة الفلسطينية وزمانها، محور هذه الورقة التي تستوجب مقاربتها النظر إليه على أنه فصل من فصول قصة صراع تاريخي مستمر. في هذا السياق، يمكن سرد قصة الصراع على الحيّز ووصفها وما أحدثه

من تغييرات عليه من خلال تقسيمه لفصلين/ مرحلتين زمنيتين: الأول منذ العام ٤٨ حتى التسعينيات- احتلال البلدة والسيطرة اليهودية عليها ديمغرافيًا وثقافيًا؛ الثاني من التسعينيات حتى يومنا هذا- استعادة البلدة ديمغرافيًا وثقافيًا من قبل أهلها الفلسطينيين تقابل بمحاولات إعادة السيادة اليهودية عليها بواسطة المجموعة الاستيطانية «النواة التوراتية».

# الفصل الأول للصراع-احتلال المدينة وتهويدها<sup>×</sup>

قصة اللدهي قصة المجتمع الفلسطيني عامة لاسيما مدنه التي أُحتلت عام ١٩٤٨ وتمت السيطرة عليها من قبل الدولة الجديدة التي أنشئت بوسائل كولونيالية الستيطانية. مع ذلك، يبدو أن لنكبة اللد ميّزات خاصة جعلتها تحظى باهتمام بحثي وشعبي أكثر من أي مدينة منكوبة أخرى. الأحداث التي أدت إلى قتل سكان المدينة وطردهم تُعد من بين أصعب الأحداث في تاريخ النكبة والقضية الأكثر إثارة للجدل وللاهتمام في صفوف المؤرخين الإسرائيليين. في النكبة دُمرت مدينة اللد وطُرد منها أغلبية سكانها الذيب كان تعدادهم آنذاك قبل دخول القوات الصهيونية إليها ٢٠٠٠٠ من بينهم لاجئون فلسطينيون كانوا قد وجدو فيها ملجاً بعد تدمير قراهم القريبة من المدينة وطردهم منها. في اليوم الثالث لاحتلالها كان عدد من تبقى في اللد قرابة ألف فلسطيني فقط.

بعد احتلالها والسيطرة عليها بالكامل، وعلى مدار سنين طويلة، قامت السلطات الإسرائيلية بهدم ممنهج لما تبقى من المبانى التى شكلت المدينة الفلسطينية حتى العام ١٩٤٨. فالمدينة القديمة المكتظة التي كانت المدينة كلها حتى العام ١٩١٧ مُحيت بالكامل خلال العقد الأول للاحتلال، ولم يسلم منها غير بعض المباني الآيلة للسقوط التى امتنعت السلطات عن هدمها بعد أن صنفتها مباني أثرية مثل: المصبنة والمعصرة وخان الحلو، إضافة إلى المسجد العُمرى وكنيسة الخضر اللذين صارا جزءًا من المنطقة التي حُصر فيها من تبقى في المدينة من فلسطينيين وباتت تعرف ب»غيت السكنة» لغايـة انتهاء الحكم العسكري في اللـد الـذي طال سـنة واحدة خلافًا لمعظم المناطق المحتلة الأخرى التي انتهي فيها عام ١٩٦٦. بعد أن أكملت تسويتها بالأرض، أنشأت السلطات في الستينيات حيًا سكنيًا حديثًا على الجزء الشرقى من المدينة لصالح المستوطنين اليهود أطلق عليه

حي «رمات أشكول»، بينما أبقت على الجزء الغربي من الدينة منطقة مفتوحة كبيرة تُستعمل موقعًا للسوق الأسبوعي المتنقل ومحطة حافلات. أمّا ما بقي من مدينة ما قبل النكبة فهو عشرات المتاجر وبعض بيوت سكنية بنيت إبان الانتداب البريطاني، لكن حتى هذا الحي جاءت آلة الهدم على معظمه، ويقتصر اليوم على ثلاثة شوارع مركزية تجارية، وميدان أمام جامع دهمش أُطلق عليه فيما بعد «ميدان البلماح» على اسم وحدة الجيش عليه فيما بعد «ميدان البلماح» على اسم وحدة الجيش التي احتلت المدينة. يُطلق على هذه المنطقة بلسان البعض حتى اليوم «اللد الانتدابية»، أمّا من يأتي إليها من الأحياء العربية الأربعة التي تطوّرت وتوسّعت حولها فهي «اللد» أو «البلد القديمة» نظرًا لأنها أقدم ما بقى.

لعل أهم وأشمل دراسة عن الله منذ احتلالها وحتى نهاية القرن العشرين هي دراسة حاييم يعقوبي (٢٠٠٣) «إثنوقراطية مدينية: بناء مدينة وتشكيل هويات: حالة اللد»، وكان أهم استنتاجاته المتعلقة بموضوع ورقتى هـذه هـو أن الحياة اليوميّـة في اللـد، كمـا في باقـى المـدن الاستعمارية الساحلية المسماة «مدنُا مختلطة»، تعمل وفقًا للمنطق الإثني للحير، والذي يهدف إلى الحفاظ على السيطرة الديمغرافية، والثقافية، والوعيّية من قبل الأغلبية اليهودية. بينت هذه الدراسة أيضًا بأنه في الله على وجه الخصوص لا يمكن الحديث عن اختلاط حقيقي بين المستوطنين اليهود والفلسطينين، فالأغلبية الساحقة في كل مجموعة تسكن أحياء منفصلة، الجنوبية معظمها يهودية والشمالية معظمها فلسطينية. بالنسبة لقلب المدينة الذي يسميه يعقوبي «نواة المدينة القديمة» فقد تم وُصف - استناداً لوثائق السلطة المحلية، ومقابلات - كمنطقة مختلطة يعيش فيها اليهود والعرب ويعملون سوية بينما كانت معظم المصالح التجارية بأيدى اليهود، بل وكمنطقة تحولت مع السنين إلى «فراغ وحطام». يقول يعقوبى: «حتى بعد هدم المشهد الأصلاني، من يرور المدينة اليوم لا يمكنه تجاهل المشهد المديني الجريح الذي يدل على ماضِ آخر. الرغبة في ملء الفضاء الفارغ الذي تشكل نتيجة هدم النسيج المديني السابق لا تتحقق، وهكذا يرمز الفراغ إلى الصراع على الجغرافيا... لكن على الرغم من قوة هذه العمليات، فيبدو أن باستطاعتي هنا أيضًا أن أشير إلى نتاج مضاد يظهر في اللد؛ بينما يستمر مشهد المدينة الفلسطينية في الاختفاء، يجري بناء طبقة جديدة تخلق في الله مشهدًا مدينيًا عربيًا آخر. في مكان

آخر من دراسته يوضح يعقوبي بأن هذا المشهد العربي الآخر قد تطور من خلال الأحياء العربية المحيطة بقلب المدينة، ولا يشير بتاتًا إلى التغييرات التي كانت قد بدأت تجري في قلب المدينة وفقًا لما وجدته في دراستي عنه.

# الفصل الثاني للصراع - الاستعادة الفلسطينية لحيّز المدينة الفلسطينية ومحاولات السلطات تهويده من جديد

في قلب المدينة، اتخذتُ بين الأعوام ٢٠١٥ و٢٠١٧ من أحد مقاهي الأرجيلة الفلسطينية «مقهى محسن الصح» حقلًا أثنوجرافيًا لدراستي عن حياة الرجال الفلسطينين في المدينة. من خلال معايشتي لرجال اللد في المقهى وتعلّمي تاريخ نشأته وحياته اليومية في هذه المنطقة تحديدًا، أدركتُ أن هذا المقهى جزء من مشهد ثقافي وتجاري مديني فلسطيني جديد، ابتدأ في النمو في السنوات الأخيرة من القرن العشرين في البلدة الفلسطينية التي كانت منذ احتلال المدينة ولعقود بأيد يهودية، وباتت بفعل هذا المشهد تُعرف منطقة عربية، وأن مشاريع استيطانية المشهد تعمل على تحويله من جديد الى «منطقة يهودية».

# الإنجاز الفلسطيني في قلب المدينة

شكّل المقهى ودراسته نافذة بالغة الأهمية لاستكشاف التغييرات التي جرت في قلب المدينة وفهمها. في هذا الموقع نما ونشط مقهى الصح وجمهوره على مدار عـشر سـنوات. بدايـةً كان هـذا المقهـي ثالثًـا لاثنـين حديثـي العهد مجاورين، ولاحقًا نما مشهد مقاهى الأرجيلة حتى وصل عددها خلال العقد الأخير ثمانية، نشطت كلها دون استثناء في مساحة قلب المدينة القديمة الضيقة. إنه مشهد ثقافي متفرد لا تعرفه مدن أخرى من مدن الساحل الفلسطيني من حيث تجمّعه المُكثّف هذا، وحجمه، وحيويته، واقتصاره على الرجال الفلسطينيين. لقد نشط هذا المشهد على وجه الخصوص في ساعات الليل بعيدًا عن العائلات والبيوت السكنية، وتوارى عن أنظار الدولة في مبان وساحات مغلقة. هذا ما وفّره قلب المدينة لهذا المشهد الفلسطيني من أجل ضمان تطوره في مدينة استعمارية ومجتمع محافظ. كما يُستدل من أقوال الصّح، فقد شكّل قلب المدينة أيضًا مصدرَ جذب بسبب الرمزية والذاكرة التي يحملها هذا المشهد ويحتاجها كما كل مشهد ثقافي آخر. وفي المحصّلة، ومع ساعات

المساء كل يوم، بعد انتهاء النشاط التجاري النهاري، كان نشاط الرجال الفلسطينيين يبدأ داخل فضاءات مغلقة تشكل مشهدًا بمثابة مدينة أخرى ليليّة داخل مدينة، لا تخفى تمامًا عن أنظار السلطة المتمثّلة بالأبراج السكنية الاستيطانية المحاذية، لكنها تنجح في التواري عنها بشكل كبير.

لم يكن محسن الصح وأصحاب المقاهي الأخرى الوحيدون الذين رأوا بقلب المدينة وبحقّ المكان الوحيد الــذى بإمكانهــم أن يقيمــوا مصالحهــم التجاريــة فيــه، ولأسباب كثيرة، منها الرمزية، والاقتصادية والسياسية المحلية والعالمية. خلال العقد الأخير من القرن العشرين خلت المنطقة مما تبقى فيها من العائلات اليهودية (من ضمنها عائلة رئيس البلدية الحالى الذي تتلمذ في أُطر النواة التوراتية) التي آثرت الانتقال جنوباً إلى الأحياء الجديدة. كذلك، ومع تطور مراكز تجارية عصريّة أخرى في المناطق اليهودية، فقدت المنطقة القديمة حيويتها بحيث أغلق التجار اليهود، المتقدمون في السن بمعظمهم، متاجرهم التي لم تعد تجني أرباحًا. هذا التصول رافقه إهمال كبيرٌ من قبل السلطات للبني التحتية، فتحوّلت المنطقة إلى ما أسماه حاييم يعقوبي «فراغ وحطام». لكن هذا الوضع لم يدم طويلًا وسرعان ما التفت أهل المدينة إلى مدينتهم وإلى فرصتهم في إحيائها، فبدأوا بملء هذا الفراغ. في العام ١٩٩٦ نجح أهل الله في افتتاح مسجد دهمش بعد أن كان مغلقًا منذ احتلت الحركات الصهيونية المدينة وارتكبت فيه أبشع مجازرها. مما لا شك فيه، فان استعادة المسجد كانت مؤشرًا ونقطة انطلاق لعملية الاستعادة الأكبر. فمثلما رُمّه المسجدُ بعد أن أزيلت آثار الدماء والرصاص عن جدرانه، شرع أهل البلدة في العودة إلى المنطقة المحيطة به مستغلين تراجع السلطة فيها. لكن هذه المرة عادوا كأصحاب مصالح لا كمستهلكين فقط، فقاموا بشراء متاجر من شركات حكومية واستئجار دكاكين على وشك الإغلاق وترميم ساحات ومبان مهملة ومهدّمة جزئيًا ليقيموا فيها متاجرهم، تمامًا كما فعل محسن الصح في مقهاه. هكذا وبعد أن كان فيه بضعة محال تجارية بأيد فلسطينية أصبح قلب البلدة يعجّ نهارًا بالتجار والمستهلكين الفلسطينيين، وليلًا بروّاد المقاهي وبعض المطاعم التي تبقى مفتوحة لساعات متأخـرة.

على الرغم من أن هذا المشهد الفلسطيني ينشط في منطقة تحت سيطرة الدولة بل ويعود جزء من مبانيها أُضيفت هذه الاستعادة الفلسطينية إلى استعادة أخرى لحي «رمات أشكول» الذي بُني لصالح المهاجرين اليهود في ستينيات القرن الماضي على المساحة التي كانت عليها مدينة الله التاريخية قبل أن تتوسع إلى الغرب خلال فترة الانتداب البريطاني، والذي تحول خلال التسعينيات هو الآخر لمنطقة عربية نتيجة دخول العائلات الفلسطينية إلى الشقق السكنية التي خلت تدريجيًا من عائلات المستوطنين بعد انتقالهم إلى أحياء أفضل جنوب المدينة.

وأراضيها إلى شركات حكومية، فقد غدا قلب المدينة يُعرف ويسمى حتى بلسان المستوطنين «منطقة عربية». عاد قلب المدينة ليكون فلسطينيًا بفعل عودة الفلسطينيين وتموضعهم فيه من جديد. تموضعٌ فعلي ومرئى وليس امتلاكًا رمزيًا فقط. كجزء من شعب سلبت السلطات الصهيونية منه بنية المكان والزمان الذي كان من المكن أن يعزز إنتاجه المادى والاجتماعي، قام فلسطينيو اللد على الرغم من قيود الواقع الاستعماري باسترداد ملكية هذه البنية بواسطة العودة والتموضع في مكان وزمان قلب المدينة الذي كان قبل احتال المدينة جازءًا من هـذه البنيـة وركيـزة اقتصاديـة واجتماعية. ممـا لا شـك فيـه أن هذا النمو لمركز تجاري ليس حصرًا على اللد، بل يمكن القول إنه يمثّل ظاهرةً أخذت بالانتشار في المدن والبلدات الفلسطينية خلال العقدين الأخيرين على أثر تحولات اقتصادية محلية وعالمية. وليست هذه الاستعادة الفلسطينية الوحيدة للحيز في الأراضي المحتلة عام ١٩٤٨ والمشروع الفلسطيني في حيف هو خير دليل على ذلك، والذي اعتمد أيضًا- كما المشروع اللدّاوي اعتمد - على هجـرة الفلسـطينيين إلى المدينـة لتعزيــز الوجــود والتطــور فيها. لكن المشروع اللداوي الذي أُنجز دون أن تلتفت إليه الأبصار، هو مشروع متميز باسترداده الفعلى للمنطقة التي سُلبت عام ١٩٤٨.

أضيفت هذه الاستعادة الفلسطينية إلى استعادة أخرى لحي «رمات أشكول» الذي بُني لصالح المهاجرين اليهود في ستينيات القرن الماضي على المساحة التي كانت عليها مدينة اللد التاريخية قبل أن تتوسع إلى الغرب خلال فترة الانتداب البريطاني، والذي تصول خلال التسعينيات هو الآخر لمنطقة عربية نتيجة دخول العائلات الفلسطينية إلى الشقق السكنية التي خلت تدريجيًا من عائلات المستوطنين بعد انتقالهم إلى أحياء أفضل جنوب المدينة.

عليه المدينة قبل احتلالها، وصارت غالبية سكان المدينة وتجارها والناشطين فيها، ليلًا ونهارًا، من الفلسطينيين. كل هذا يُضاف، ويشكّل امتدادًا جغرافيًا، للأحياء العربية المحيطة من الشمال والغرب، «الواحة الخضراء» الذي بُنى كحى عربى في السبعينيات انتقلت إليه عائلات حى المحطة. و «سامخ حيط» و «المحطة» و «شنير » التي كان معظم سكانها من العائلات التي قدمت من منطقة بعر السبع ابتداء من الستينيّات. يسكن هذه الأحياء فلسطينيون في بيوتِ أرضيةِ يملكونها، وتظهر كأى قرية عربية أخرى من ناحية وضوح حدودها ومعالمها، وتشبه في ذلك أحياء الجواريش والرباط في مدينة الرملة المجاورة. لكن ما يميز هذا التطور في الله هو أن كل هذه الأحياء التي تطورت اعتمادًا أيضًا على البناء غير المرخص من قبل السلطات ورغمًا عنها، باتت تشكل مع البلدة القديمة وحيى «رمات اشكول» المُستعاديْن منطقة واسعة معظمها الساحق فلسطيني، كما لو أنها بلدة فلسطينية كبيرة تقع إلى الشمال من البلدة اليهودية التي توسعت

عزز هذا الإنجاز في العودة الناشطة إلى منطقة رمزية تجسد تاريخًا جمعيًا فلسطينيًا التضامن الجمعي والشعور بالانتماء للمكان الذي صار بنفسه عنصرًا وسيطًا وفاعلًا في عملية التنشئة الاجتماعية الحيّزية هذه. لا شك أن هذا فعل مقاومٌ يتحدّى سياسات السلطة التي تهدف إلى قمع أي ظهور جمعي فلسطيني في المدن المحتلة عام ١٩٤٨. وهو فعلٌ يحمل معاني قومية فلسطينية ترمز إلى العودة المشتهاة والتجمع بعد الشتات. من الصعب عدم رؤية هذه المركزة الفلسطينية لهذا المكان والزمان الذي كان جزءًا من نسيج مديني فلسطيني كعودة فعلية وإن كانت محدودة ومحلية. نتيجة لذلك لم يعد بالإمكان رؤية قلب المدينة أثرًا يكون فيه الفلسطيني شبعًا كما هو الحال في المدن التي طُهرت بالكامل من الوجود هو الحال في المدن التي طُهرت بالكامل من الوجود

الفلسطيني. الوجود الفلسطيني اليوم في قلب المدينة حقيقة وليس هيتروتوبياً يذكرنا فقط بفلسطين واللاجئين. وجود شاهد على فلسطين التي ما زالت حية. عودة لا تهدف إلى توثيق المنطقة وتخليدها كموقع من «مواقع الذاكرة» الفلسطينية - كما تفعل على سبيل المثال مسيرات العودة الرمزية التي يمكن القول عنها استنادًا على بيير نورا بأنها «استحضار إشكالي وغير كامل لشيء لم يعد قائمًا». إنها تجربة مُعاشة كاملة لعودة فلسطينين للحكان وزمان غابوا عنه زمنًا طويلًا، حتى لو كان هذا الحضور المستمرّ محدودًا وخاضعًا لرقابة السلطة. حضورُ يجسّد الماضي والحاضر الفلسطيني في الفضاء الاستعماري، ويبث في داخله رموزًا وتمثّلات ثقافيّة واضحة تشير إليه ويحدده كفلسطيني.

### الغزو الاستيطاني المُستجدّ

ضرب هذا التطور الذي فصل إلى حد كبير بين فلسطينيي المدينة ومستوطنيها بعرض الحائط المصطلح الاستعماري «المدينة المختلطة». قوبل هذا الامتداد الذي شكّل منطقة من المكن رؤيتها كمدينة عربية متاخمة للمدينة اليهودية بمحاولات السلطة الحدّ منه وتقويضه من جهة الشمال بواسطة مشاريع استيطانية كبيرة أبرزها: المنطقة الصناعية والبنكيّة التي أقيمت إلى الشمال من حى الواحة الخضراء؛ والحي السكني «جاني أفيف» الذي بُني لصالح المستوطنين الروس إلى الشمال من حيي، المحطة وشنير. لكن هذا التقويض من الضارج وحده لا يمكنــه أن يــؤدى إلى مــا تــروم إليــه السـلطة مـن السـيطرة من جديد على المناطق المستعادة بأيد فلسطينية، إذن لا بد من إجراءات أخرى لتحقيق هذا الهدف. من المهم التأكيد أننا لا نتحدث عن الأحياء العربية التي لم تكن يوما أحياءً يهودية، والتي بُنيت كما لو أنها قرى مجاورة للمدينة يستعصى الدخول اليها، إنما نتحدث عن الأحياء التي كانت «أحياء يهودية» على مدار عشرات السنين قبل أن تُستعاد، والتي ما زال جزءٌ من أراضيها مملوكًا للسلطات الاستعمارية. كان للسلطات مخطط آخر لاستعادة هذه الأحياء بواسطة التغلغل فيها وليس تقويضها فقط. لأن التغلغل يعد أمرًا صعبًا في منطقة يعتبرها المستوطنون خطرة فقد اتجهرت السلطات إلى الاستعانة بمجموعة أيديولوجية عنصرية هي «النواة التوراتية».

في دراستها «استيطان (النواة التوراتية) في بلدات الأطراف والمدن المختلطة في إسرائيل: ما بين القومية

والنيوليبراليــة» (٢٠٢٠) تقــوم ياعيــل شــمارياهو بالتركيــز عــلى عمــل هــذه المجموعــة الاســتيطانية في اللــد، وتخلــص إلى إن الدولــة تــوكل بشــكل مبــاشر جهــات مــن المجتمــع المدنــي والقــوى الاقتصاديــة الإسرائيليــة لتنفيــذ مخطّطاتهــا الاســتيطانية في المــدن الفلســطينية المحتلــة عــام ٤٨ لا ســيما مدينــة اللـد.^ في مقابــلات أجرتهــا مـع قــادة «النــواة التوراتية» صرّح هــؤلاء بشــكل لا يقبـل التأويــل بأنهــم يســتهدفون الأحياء العربيــة ويعملــون عــلى اســتعادة الســيطرة عليهــا:

«لن يختفي العرب، لا من اللد ولا من إسرائيل... فما نفعل نحن حاليًا؟ إننا نعيد سيادتنا على الحي، نعيد الفخر والكبرياء لليهود، هناك أعلام إسرائيل في يوم الاستقلال... الهدف هو أن نصل إلى وضع نكون فيه من يقرر بالنسبة للميّزة الثقافية للحي، وأن تكون أجواء الشوارع يهودية» - نوعام درايفوس، أحد مؤسّسي «البؤرة التوراتية» في اللد.

«إن دفع الله قدمًا هو واجب لا يقل أهمية عن الإقامة في نابلس» شيلو هندلر- المدير العام للنواة التوراتية (ص ١٣٦-١٣٧)

تشكلت البورة الاستيطانية الأولى سنة ١٩٩٦ حول مدرسـة دينيـة أقيمـت للشـباب اليهـود، وشـملت خـلال سـنة ٢٠٠٠ ثلاثين أسرة. نجحت المجموعة - بمساعدة وتوجيه من البلدية وأعضاء كنيست ووزارة الإسكان وبدعم معلن من رئيس الوزراء آنذاك أريئيل شارون - في إنشاء مجمع «رمات الياشيف» في القسم الغربي من البلدة بعد تهجير عدد من العائلات الفلسطينية والبيوت التي كانت تسكنها. دخلت أولى العائلات التي كان غالبية أفرادها بالأصل مستوطنين في الضفة الغربية وغزّة إلى المجمّع الاستيطاني عام ٢٠٠٦ وبلغت مئات العائلات عام ٢٠١٦. منذ ذلك الحين لا يتوقف المشروع السكني عن التوسع، كذلك المؤسسات التربوية والثقافية والدينية والمدارس الدينية والحدائق العامة التي خصصت لسكان المجمّع. إلى جانب الأبراج التي تطل على كل البلدة وعلى المقبرة الإسلامية المحاذية، وفي قلب البلدة، شرعت المجموعة الاستيطانية بإنعاش عدد من كنس العبادة التي هُجرت أو لم تجد من يفد إليها عبر السنين، وقامت بجولات ومسيرات استفزازية، وافتتحت المركز الجماهيري الذي كان مغلقًا فترة طويلة واستولت عليه، كما نجحت في شراء عشرات الشقق السكنية في حيى «رمات أشكول» من شركات حكومية وعائلات عربية ويهودية أيضاً ليحولوا دون بيعها للعرب، وأنشات بمحاذاته مدرسة دينية وعسكرية. وفي

بعد مرور عشر سنوات على افتتاح محسن الصح المقهى، أبلغته البلدية بأن عليه إخلاء المبنى وتسليمه لها إذ قررت أن تبني مكانه مقرًا جديدًا لها . مرغمًا انتقل محسن ورواد مقهاه المخلصون إلى مبنى وساحة آخرين بمحاذات ميدان جامع دهمش الذي تُطلق عليه السلطات في مفارقة قاسية «ميدان البلماح» نسبة للوحدة العسكرية التي نفذت المجزرة في الجامع خلال النكبة.

الوقت نفسه تغلغات المجموعة جيدًا في المجلس البادي ومؤسساته، وتبوأ زعماؤها مراتب مهمة في البلدية ممّا أدى إلى تسريع محاولات إعادة السيطرة وتكثيفها بالاستعانة بمجموعات استيطانية أخرى كد «بني عكيفا» وجمعية «أياليم» التي أقامت قرية طلابية ومرافق تعليمية ودينية تضم عشرات الطلاب في المتنزه القريب من مجمع «رمات الياشيف»، إلى جانب تطوير أحياء وخدمات جديدة أخرى لصالح المستوطنين الجدد في مناطق أخرى بعيدة عن البادة الفلسطينية.

قوب له هذا التطور الاستيطاني من قبل أهل البلدة الفلسطينيين بحذر كبير، كما تبين بالأساس في تقارير صحافية نشرت آنذاك، فقد حصلت خلال هذه السنين مواجهات بين المستوطنين وأهل البلدة، لكن سرعان ما كانت تخضع للسيطرة، لكنها - كما أشارت التقارير - كانت توحي بانفجار ومواجهة حتميين وأكبر حجمًا. أحد التقارير الذي استعرض الظاهرة الاستيطانية وما يقابله من غضب كان لصحيفة هآرتس عام ٢٠١٣؛ أي قبل هبة أيار بثمانية أعوام، حمل عنوان «، قبضة استيطانية». في تفجير اللد التي دينية على أنقاض حي عربي تهدد في تفجير اللد التي تغلى. أ

زحققت هدنه النبوءة من خلال مواجهات هبة أيار ٢٠٢١. لقد اتخذ فلسطينيو المدينة قلب مدينتهم الفلسطينية المستعاد، والمهدد من جديد، مسرحًا لاحتجاجهم. وقد قوبلت هذه السيطرة الفلسطينية على قلب المدينة وهذا الاحتجاج بشراسة بالأساس من قبل مستوطني النواة التوراتية المسلحين، وبدعم من المؤسسة العسكرية ومجموعات أخرى عنصرية لمستوطنين جاءوا من خارج المدينة.

لم يكن هذا الصراع لسنوات طويلة جليًا، وقد أخرجت المواجهات إلى النور، وعلى نطاق واسع. هذا باعتقادي ما يقف وراء ردة فعل السلطة الشرسة، بحيث أنها رأت في المشهد المديني الفلسطيني الجديد تهديدًا جديًا

لسيطرتها، ورأت في الاحتجاج - خاصة أنه يتمركز فيه - إن لم يُقمع، اعترافًا وقبولًا بالإنجاز الفلسطيني، وهو ما لا يمكن أن تقبل به أي سلطة استعمارية. من هنا يمكن فهم حدّة المواجهات على أنها استمرار لصراع طويل بين طرفين لم يُحسم بعد، وعلى أنها ظهور جلي لمواجهة ربما قد عمد الطرفان طويلًا لعدم الجهر بها لأن ذلك كان سيشكل تهديدًا على مشروعيهما؛ الإنجاز الفلسطيني في استعادة الحيز من جهة، ومساعي السلطة الاستعمارية الجارية للسيطرة عليه مجددًا من جهة أخرى.

بعد مرور عشر سنوات على افتتاح محسن الصح

المقهى، أبلغت البلدية بأن عليه إخلاء المبنى وتسليمه لها

إذ قررت أن تبنى مكانه مقرًا جديدًا لها. مرغمًا انتقل محسن ورواد مقهاه المخلصون إلى مبنى وساحة آخرين بمحاذات ميدان جامع دهمش الذي تُطلق عليه السلطات في مفارقة قاسية «ميدان البلماح" نسبة للوحدة العسكرية التي نفذت المجررة في الجامع خلال النكبة، لكن مرّة أخرى ليس قبل أن يُنظف المبنى وساحته ويرمّما. لم أكن لأجد ما يدل على الصراع على قلب المدينة أفضل من هاتين المحطتين في حياة المقهى، الأولى إعماره من بين الركام وافتتاحه الأول للجمهور، والثانية إخلاء المبنى بأمر من السلطات وهدمه وتموضعه في مبنى آخر بعد ترميمه. بعد مرور شهرين على المواجهات، افتُتح مبنى البلدية الجديد الذي أقيم على المكان نفسه الذي كان عليه المقهي، الذي يبعد أمتارًا معدودة عن مبنى المجلس البلدي الفلسطيني المسلوب والمتروك منذ العام ٤٨. دخل إلى هذا المبنى الضخم الذي يشبه القلاع والمُحاط ببيوت قلب المدينة المتواضعة، مدير عام البلدية المؤسس للنواة التوراتية وجماعته. ومنه استمر حتمًا في وضع خطط أكثر شراسة لتهويد قلب المدينة، لأنه أيضًا لا يُعقل وفقًا لمنطقهم أن تعمل البلدية وتستقبل منتفعيها من اليهود في «منطقة عربية» ربما تنتفع اقتصاديًا من ذلك. أكثر من أى مشروع استيطاني آخر، جاء مبنى البلدية الضخم هذا

ليعلن أن لا نيّة للسلطات في إبقاء الحال في قلب المدينة كما هو، وبأننا أمام مرحلة جديدة من التهويد. لقد أضيف هذا المبنى النشاز والمرتفع إلى أبراج «رمات اليشيف» السكنية الاستيطانية القريبة، ومعًا قاموا بتحسين الجهاز الرقابي البانوبتيكوني الاستعماري، ووسّعوا حقل رؤيته وباتت دلالة على القوة والسيطرة.

إذا كان بالإمكان وصف الاستيطان الجديد في الأحياء اليهودية الجنوبية لمدينة الله كما في المدن الفلسطينية الاخرى المحتلة عام ٤٨ على أنه عملية استطباق إثنى تدمـج فيها الدولـة بين المنطقيّن الإثني القومي والاقتصادي، ' فإنه من الصعب رؤية النموذج الاستيطاني الذي يستهدف المناطق التي كانت عليها مدينة اللد الفلسطينية وفقًا للمنطق نفسه. هذا الاستيطان كما يُستدل أيضًا من القائمين عليه أنفسهم هو بالدرجة الأولى أيديولوجي صهيوني كالذي يميّز الاستيطان في المدن الفلسطينية المحتلة عام ١٩٦٧ مثل القدس والخليل ونابلس، والمجموعات الاستيطانية فيه مثل «إلعاد» و»عطيرت كوهانيم". ليس للد أبعاد عقائدية يهودية خاصة كما هو الحال بالنسبة لهذه المدن، لكنها اكتسبت عند احتلالها مكانة رمزية مهمة دالة على السيادة الإسرائيلية وإخضاع الفلسطيني. لذلك لم تكتف السلطات بالحل الأسهل وهو تعزيز الأحياء اليهودية جنوب المدينة أو تطويق الامتداد الفلسطيني فيها من الشمال، إنما سعت إلى التغلغل في الأحياء الفلسطينية التي تُعد هي الأخرى «مناطق خطرة» بالنسبة للمستوطنين. تمامًا كما طلب منهم رجل الاستيطان الأول أريئيل شارون الذي طالما قال إن «احتلال الأرض لا يكفى لفرض السيادة الإسرائيلية على فلسطين بل إن الحضور اليهودي الفعلى على الأرض هـو الضامـن لذلك، وبـأن «التـوازن الديمغـرافي الإيجابـي لا يمنحنا السيطرة على الأرض. يجب بغية السيطرة على الأرض الإقامة في العديد من المناطق كما فعلنا في الجليل بشأن المراصد هناك». إذن فإنه مقابل أشكال استيطان حالية أخرى في مناطق أخرى، يهدف ذلك الذي يستهدف بلدة اللد الفلسطينية على وجه الخصوص إلى السيطرة على الأرض وعلى الحيّز ذي المكانة الرمزية المهمة.

#### الخاتمة الخلاصة

رصدت هذه الورقة الصراع الراهن على الحيّز الذي كانت عليه مدينة اللد قبل احتلالها عام ١٩٤٨ بين سكّان المدينة الفلسطينيّن والسلّطة الإسرائيليّة المتمثلة

بأحد أذرعها الاستيطانية «النواة التوراتية». تفيد قصة هذا الصراع التي أضاءت عليها قصة مقهى الرجال الفلسطينيين أن تغييرات حدثت على مستوى المادة والوعي لصالح السكّان الفلسطينيّين لأسباب عدة وخلال العقود الثلاثة الأخيرة على هذا الحيّن، وصلت إلى حد 'استعادة' مكانــه وزمانــه مـن قبل فلسطينيي المدينــة، وأن هــذه التغييرات أدت بالدولة عبر المجموعة الاستيطانية إلى تكريس قدر كبير من مساعيها ومواردها من أجل لجم هذه التغييرات، واستعادة السيطرة على هذه المنطقة المشتهاة لكلا طرفي الصراع، لما فيها من رمزيّة تجسد من ناحية تاريخًا جمعيًا فلسطينيًا، ومن ناحية أخرى الدالة على نجاح الحركة الصهيونية في إخضاع المدينة والسيادة عليها. يُفسر هذا التطوّر في الصراع المستمر على الحيّر المديني في الله تميّر المواجهات التي شهدتها الله خلال هبة أيار ٢٠٢١ من ناحية حدتها. فكل طرف حرص أن تكون صورة «النصر» من نصيب، وليس من نصيب الطرف الآخر، خشية أن يؤدى ذلك إلى توقف مشروعه في قلب المدينة أو تراجعه. على وجه الخصوص، رأت السلطات في المشهد الفلسطيني الجديد في هذا الحيّر تهديدًا جديًا لسيطرتها، ورأت في الاحتجاج - خاصة أنه يتمركز فيه- إن لم يُقمع، اعترافًا وقبولًا بالإنجاز الفلسطيني، وهو ما لا يمكن أن تقبل به السلطة الاستعمارية.

يأتى شكل الاستيطان المطروح هنا كمثال لنموذج الاستيطان النابع من الأيديولوجيا والممارسة الصهيونية والرامي إلى السيطرة على الحيّر المكاني لمراكر المدن المحتلة ودحض وجود الفلسطيني فيه لا سيما المدن التي أُحتلت عام ١٩٤٨. من هذه الناحية، وعلى الرغم من اختلاف الحيثيات السياسية والاجتماعية، فممكن الافتراض أن هـذه الديناميكيـة في اللـد قـد تشـبه إلى حـد كبـير تلـك التى تميّز المدينة الفلسطينية التاريخية الأخرى الوحيدة التي بقي أهلها الفلسطينيون يشكلون الأغلبية فيها، وهي عكًا. جعل الاسترداد الفلسطيني لقلب مدينة اللد الوضع فيها مشابهًا للوضع في مدينة عكا القديمة من ناحية أنها تحت أيد فلسطينية وتحاول السلطة الاستيلاء عليها عبر مشاريع استيطانية. قلب اللد المُستعاد ليس تاريخيًا ولا مشتهى من الناحيتين النفسية والاقتصادية مثل عكًا القديمة، فكلاهما يُعدّان اليوم «مناطق عربية» تواجله التهويد. أكثر من مدن الساحل الأخرى، يجسد الصراع المستمرّ بين المستعمِر والمستعمَر في كل من الله وعكا راهنية النكبة والخوف من فقدان آخر. يمكن

القول إن عنصرًا مهمًّا قد توفر في المدينتين، قلّما يتوفر لفلسطينيي مدن الأرض المحتلة عام ٤٨، وهو إمكانية الفقدان. فقدان ما استعيد في اللد وفقدان ما استمر فيه البقاء والصمود في عكا. هذان الإنجازان هما ما يقف وراء الاستهداف الاستيطاني الخاص بواسطة النواة التوراتية لكلتا المدينتين، وإمكانية فقدانهما تقف وراء تميز أحداث أيار الأخيرة في كلتا المدينتين من حيث الحدّة.

### الهوامش

- لا دورون ميلت سر، الناطق بلسان مجموعة «النواة التوراتية» الاستيطانية عن نشأة المجمّع الاستيطاني «رمات الياشيف» عام ٢٠٠٦ على أنقاض البيوت الغربية لبلدة الله المنكوبة منذ ١٩٤٨، مقابلة صحفية موقع nrg، بتاريخ ١٤ كانون الثاني ٢٠١٤.
- ٢ محسن الصِّح من سكان الله عن نشأة مقهاه عام ٢٠٠٤ في قلب المدينة المنكوب على بعد عشرات الأمتار من أبراج «رمات الياشيف» الاستيطانية، محادثة في المقهى بتاريخ ٢١ حزيران ٢٠١٥.
- النظر/ي، دانيئيل مونترسكو، مدينة متصدعة، (تـل أبيب: بابل، ٢٠٢٠). بالإضافة إلى شـمارياهو يشـورون ياعيل، ٢٠٢٠ والمسياسة اسـتيطان النـواة التوراتية في بلـدات الأطـراف والمـدن المختلطة في إسرائيل: مـا بـين القومية والنيوليبرالية»، أطروحة دكت وراة، جامعة بـن غوريون في النقب، بـئر السـبع؛ ياعيل شـمارياهو يشـورون، ٢٠٢١، «إزدواجية أخـلاق التعايش: اسـتطباق إثني في المـدن المختلطة»، تيئوريا ووبيكورت (نظرية ونقد) ٥٥. تشـير هـنه الدراسات وأبحاث أخـرى إلى أن دوافع وأهدافًا نيوليبرالية واجتماعية واقتصادية وقومية تقـف وأهدافًا نيوليبرالية واجتماعية واقتصادية وقومية تقـف والمعرّفة بالمـدن المختلطة، لوصـف هـذا الشـكل مـن الاسـتيطان ضمـن أشـكال اسـتيطان أخـرى يسـتخدم مونترسكو مصطلح «الاسـتطباق الإثني»، بينمـا تسـتخدم شـمارياهو يشـورون مصطلـح «اسـتطباق الإنني»، واسـتطباق أيديولوجـي».
  - ٤ المرجع السابق.
- توغا إيتان وايلن فرينكل، «نبوّة تحققت: النواة التوراتية
   سـتفجّر اللـد»، موقع سـيحا ميكوميت، بتاريخ ٢٣ حزيـران
   https://bit.ly/3z66sNU.
- ٧ لأن محور الورقة هـو قـراءة الوصع الراهـن في اللـد ساقدم عرضًا موجـزًا بهـذا الصـدد. هناك دراسـات عديـدة تناولـت موضـوع احتـلال المدينـة وسياسـات الدولـة تجـاه سـكانها الفلسطينيين والحيّز المدينـي. لعـل أهـم هـذه الدراسـات وأشملها هـي: يعقوبـي حاييـم، ٢٠٠٣. «إثنوقراطيـة مدينيـة: بنـاء مدينـة وتشـكيل هويـات: حالـة اللـد»، أطروحـة دكتـوراه، جامعـة بـن غوريـون في النقـب، بـئر السـبع.
- ٨ شـمارياهو-يشـورون ياعيـل، ٢٠٢٠. «سياسـة اسـتيطان النـواة التوراتيـة في بلـدات الأطـراف والمـدن المختلطـة في إسرائيـل: مـا بـين القوميـة والنيوليبراليـة»، مصـدر سـابق. كذلـك ممكـن الاطـلاع عـلى مراجعـة لأطروحـة الدكتـوراة شـمارياهو - يشـورون: نبيـه بشـير «قضايـا إسرائيليـة» عـدد ٨٢.
- ٩ جدعـون ليفـي واليـك ليبـاك، «قبضـة اسـتيطانية دينيـة عـلى أنقـاض حـي عربـي تهـدد في تفجـير اللـد التـي تغـلي»، هارتـس، بتاريـخ ٧ كانـون الثانــي ٢٠١٣.
- ١٠ شـمارياهو يشـورون ياعيـل، ٢٠٢٠. «سياسـة اسـتيطان النـواة التوراتيـة في بلـدات الأطـراف والمـدن المختلطـة في إسرائيـل: مـا بـين القوميـة والنيوليبراليـة»، مصـدر سـابق.

# يارا سعدي-إبراهيم \*

# يافًا في خضم التحولات النظرية: الهدم كمنهج بحثي

#### المقدمة

منذ بدايات القرن العشرين ومع تأسيس مستعمرة تل أبيب أُدخلت مدينة يافا إلى ثنائية المدينة الفقيرة/ السوداء مقابل تل أبيب المدينة الحديثة/ البيضاء. يظهر هذا التصنيف بشكل واضح في الصحافة العربيّة والعبريّة قبل النكبة وفي الخطابات السياسية حول يافا. حاول د. يوسف هيكل، آخر رئيس بلدية لمدينة يافا (٥٩١-١٩٤٨)، خرق هذا التصنيف من خلال مبادراته لتطوير بنية يافا التحتيّة وتسليط الضوء على الأهداف الاستعماريّة للحركة الصهيونيّة. إلاّ أن مخططاته انتهت مع أحداث النكبة وتهجير نحو الـ٥٩٪ من سكان يافا الفلسطينين، وتحويل يافا إلى جزء من المناطق المدارة المفلسطينين، وتحويل يافا إلى جزء من المناطق المدارة

ضمن سلطة بلدية تل أبيب - يافا." أما ثنائية المدينة السوداء مقابل المدينة البيضاء فقد استمر استخدامها بشأن العلاقة بين ياف وتل أبيب، ضمن الخطاب المهيمن والنقدى على حدّ سواء في الكتابات الصحافيّة، والأكاديميّة، والسياسية وغيرها. عده المصطلحات مستعارة من نظرية «المدينة المستعمّرة»، التي سلطت الضوء على الفجوة بين الغني في المدن التي أقامتها الدول الاستعماريّة كبنية تحتيّـة للاستيلاء على الموارد الطبيعيّـة وإهمال مدن الشعوب الأصلانيّة التي أخضعت لسياسات المستعمرين وأهدافهم، بما في ذلك تحويلها إلى مصدر للأيدى العاملة الرخيصة. ° بينما يبدو أن هذا الخطاب يساهم كأداة تحليليّــة في بحــث مكانــة يافــا في بعــض الحقبـات الزمانيّــة، يفرض تهويد المدينة المتزايد والمكثف في العقود الأخيرة، المترافق مع تغييرات مستمرة في الحيز، طرح أسئلة حول ملاءمة هذه النظرية لما آلت إليه مدينة يافا. هل العلاقة بين المدينتين ما زالت قائمة على الثنائية والتناقض؟ أم

<sup>\*</sup> يارا سعدي ابراهيم: أكاديمية وناشطة فلسطينية، زميلة ما بعدد الدكتوراه في جامعة برلين الحرة. حاصلة على درجة الدكتوراه في الجغرافيا البشرية، يتمحور بحثها حول تقاطعات مفاهيم الزمنية والأصالة في الحيز الحضري النيوليبرالي في السياق الاستعماري الاستيطاني.

في هذه المقالة سأحاول دعم الادعاء القائل بأن النظريات والمصطلحات النابعة من وحي «المدينة المستعمَرة» و«ما بعد الاستعمار» تهمّش كل منها جانباً من جوانب العنف البنيوي الذي يعيشه الفلسطينيون في يافا خاصة وفي مدن الساحل الفلسطيني عامة. تحول هذه النظريات دون تتبّع هياكل القوة والعنف المتصاعد ضد الحيز والمجتمع، مما يفسح المجال أمام أدبيات تتناول المدينة الفلسطينية إما كحيز تاريخي، والذي غالبًا ما يتناول يافا ما قبل النكبة، أو كجزء من الحاضر المعولم دون تأطيره تاريخيًا وسياسيًا.

أن «جبهة» المدينة البيضاء ما انفكت تزحف منذ عقود لـ«تبيض» يافا بطرق عدة؟ وأخيراً ما هي تداعيات الإصرار على استخدام هذه النظرية؟

بالتوازي مع استخدام مصطلحات «المدينة المستعمرة»، ورداً على الشروع في تطبيق مخططات وخطابات التجدد الحضرى النيوليبراليّ، تبلور منذ التسعينيات خطاب مغاير لبحث القضايا التي تتعلق بمكانة يافا، توصف يافا ضمنه ك»مدينة مختلطة»، تعانى من أزمات المدن النيوليبراليّة كعمليات التطهير الطبقى في الأحياء الفقيرة. وبالتالي ينتقل محور التحليل من علاقات المستعمر - مستعمر إلى العلاقات الطبقية. أبينما لا تتجاهل معظم هذه الكتابات البعد القومى والتاريخ الفلسطيني للمدينة، إلَّا أنها تميل إلى معالجـة الحـاضر عـلى أنـه مرحلـة جديـدة ومختلفـة تبعــاً لنظرية ما- بعد الاستعمار. وهنا لا بد أيضاً من طرح الأسئلة حول تبعيات التعامل مع النكبة على أنها تاريخ وحسب، وحول ملاءمة هذه المصطلحات لقراءة الواقع في يافا. فهل يمكن استخدام مصطلح «مدن مختلطة» في واقع استعماري؟ وهل تداعيات «المدينة المختلطة» ك «التعدديّـة الثقافيـة» ممكنـة في حالـة التهويـد المسـتمر؟ وهـل ممكن عزل الخطاب النيوليبرالي عن الأهداف الاستيطانيّة الصهيونيّـة؟ وما هي تداعيات استعارة نضالات وشعارات كـ«الحـق في المدينـة» و «الحـق في المسكن» ضـد السياسـات النيوليبرالية في ظل الواقع الاستيطاني؟

ليست هذه التساؤلات حول ملاءمة النظريات وتبعياتها لقراءة الواقع اليافي بقضية تقنية أو رمزية منحصرة في العالم الأكاديمي، بل إنها تشير إلى ظواهر آنية وخطاب مستخدم خارج الاكاديمية، وتعكس نوع الأصوات والآراء التي تحظى بتسليط الضوء عليها، كما تعكس المخيال السياسي الرائح، وبالتالي أنوع التضامن المكنة. إضافة للذك فإنها تستخدم كأداة لتهميش مبانى قوة معينة

وفرض قوالب زمنية على أساليب البحث. بذلك فهي تشير إلى وجود مأزق ما، سياسي وأكاديمي في معالجة التحولات في المدن الفلسطينيّة في الداخل.

في هـنه المقالـة سـأحاول دعـم الادعـاء القائـل بـأن النظريـات والمصطلحـات النابعـة مـن وحـي «المدينـة المستعمرة» و«ما بعـد الاستعمار» تهمّ ش كل منهـا جانبـاً مـن جوانـب العنـف البنيـوي الـني يعيشـه الفلسـطينيون في يفا خاصـة وفي مـدن السـاحل الفلسـطيني عامـة. تحـول هذه النظريـات دون تتبّع هيـاكل القـوة والعنـف المتصاعـد ضـد الحيـز والمجتمع، ممـا يفسـح المجـال أمـام أدبيـات تتنـاول المدينـة الفلسـطينية إمـا كحيـز تاريخـي، والـني غالبًـا مـا لدينـة الفلسـطينية إمـا كحيـز تاريخـي، والـذي غالبًـا مـا يون تأطـيره تاريخيًـا وسياسـيًا. مقابـل ذلـك، أطـرح في هـذه دون تأطـيره تاريخيًـا وسياسـيًا. مقابـل ذلـك، أطـرح في هـذه المقالـة، اسـتخدام «الهـدم» لكونـه مصطلحـاً «متجـذراً»^ (rooted) أي نابـع مـن واقـع يافـا كأداة تحليايـة. وهـذا اسـتمرار وبنـاء عـلى مـا يقولـه الأسـتاذ أندريـه مـزاوي، في حديثـه حـول سـيرته الأكاديميّـة: أ

«لم أقرأ النظريّات في البداية. فإن إطار يافا، وعمليّات الهدم الكثيفة التي كانت تتم في البلدة القديمة...وما رأيته من هدم هناك، ومن ثمّ ما رأيته أثناء التجوال بين المساحات، بين تل أبيب ويافا، أشعرني أنتقل من مجرّة إلى مجرّة أخرى... تجوُّلي في يافا في مساحات مليئة بالهدم، هدم يصرخ حول ما كان قبله، وعمّا حدث ولماذا تبقيًى... تحوّل إلى منهج معرفيّ.»

أي ساحاول في هده المقالة، استخدام ثيمة الهدم كنافذة فكريّة وتحليليّة للحاضر في يافا، من خلال تتبع جغرافيات الهدم وأزمنته، التغييرات التي طرأت عليها وأساليب معالجتها ووصفها. إذاً سأحاول الخوض في الأسئلة التالية: كيف يمكن أن يساهم الدهدم» كمنهج بحثي عند

التفكير في يافا في الحاضر؟ وكيف يناقش مثل هذا المنهج نظريات عالمية سائدة؟ للخوض بهذه الأسئلة، عوضاً عن التطرق لظاهرة عينية، سوف أركز على أشكال مختلفة من الهدم من خلال دراسة لتاريخ ثلاثة بيوت يافية "لا يشكل كل منها انعكاساً لجوانب مختلفة لثيمة «الهدم».

### ثلاثة بيوت يافيّة

شكل هدم الحارات التاريخيّـة في المدن الفلسطينية داخل الخط الأخضر (كحيف الجديدة، طبريا و٧٠٪ من ياف القديمة) جزءاً من سياسة ممنهجة تهدف إلى محو التاريخ الحضرى الفلسطيني ' رافقها ضياع أو سلب العديد من الأراشيف التي تحمل هذا التاريخ. على سبيل المثال لا الحصر: تزعم بلدية تل أبيب - يافا على موقعها الإلكتروني أن «أرشيف بلدية يافا قبل العام ١٩٤٨ قد ضاع». كما يُمنع الوصول إلى العديد من الوثائق والملفات نتيجة تصنيفها سريّة وإخضاعها للرقابة، كقائمة أصحاب الممتلكات الفلسطينيّة التي نُقلت إلى الـوصي على أملاك الغائبين بعد النكبة. لهذه الأسباب، فإن المستندات المتعلقة بالماضي الفلسطيني قبل العام ١٩٤٨ محدودة للغاية. بالإضافة، يطرح نور الدين مصالحة ٢٠ وأحمد سعدي ١٠ وغيرهم الإشكاليات الكامنة في الأراشيف الإسرائيلية كمضامينها وسياسات كشفها. في هذا السياق تشير آن ستولر (Ann Stoler) إلى الحاجـة لمعالجـة الأراشـيف بشكل نقدى بدلاً من تناولها كمصدر معلومات محايد. ١٤ من هنا، اخترت في هذه الدراسة استخدام أراشيف من نوع آخر، أراشيف «تقنية»، تشمل مخططات حضريّة وخرائط تعالج جوانب تخص البنية التحتيّة والهندسة. بينما تشكل هذه الأراشيف أيضاً مصدراً للإنتاج المعرفي الاستعماري° فإن بعضها يحتوي على «ثغرات»، كمستندات تاريخيّة سريّة، مثال ذكر أسماء أصحاب البيوت الفلسطينيين المهجرين. ١٦

من خلال دمج المعلومات من الأرشيف الهندسي، وخرائط تاريخية وصور أقمار اصطناعية وحوارات مع يافيين، سأعرض في الجزء الآتي أرشيفاً بديلاً، لثلاثة بيوت فلسطينية تعكس أنواع «هدم» مختلفة، بما يمكننا من متابعة تطور الحيز بشكل مستمر، غير مجزء وفق سياسات اقتصادية أو محدوديات نظرية.

#### ١. بيت في حي الجبليّة

المستندات الأولى في ملف هذا البيت في الأرشيف الهندسي

في بلدية تـل أبيب - يافا، تعود إلى شهر آب عام ١٩٣٢، بخصوص طلب ترخيص بناء غرفتين، مطبخ ومرحاض. تحمل استمارات ترخيص البناء شعار بلدية يافا، وتضم التفاصيل الآتية: اسم المستدعي: طه أحمد المشهراوي، وموقع البناء: حي الجبلية، (رقم القطعة ٣٥، ورقم القسيمة ٣٤). وفقاً لخريطة من العام ١٩٣٦، تم بناء المبنى القائم بشارع عمر بن العاص (انظروا صورة رقم ١). المستندات التي تليها من حيث التسلسل الزمني، تدور حول طلب ربط البيت بالصرف الصحي، عام ١٩٥٨. في هذه المستندات يظهر عنوان جديد للمبنى وهو شارع رقم ١٨٠، ورقم البيت ١٧٠. أما في خانة الملكية، فتظهر: «سلطة التّطوير الموكّلة من قبل دائرة أراضي إسرائيل».

تعكس التغييرات في العناوين والملكيّة التسلسل «القانوني» لاستيلاء إسرائيل على ممتلكات اللاجئين الفلسطينيين. فبعد النكبة وتهجير الغالبية العظمي من سكان يافا، وضعت إسرائيل أملاك اللاجئين تحت إدارة «الـوصى عـلى أمـلاك الغائبـين». ٧٠ ووفـق مسـح أجـراه مكتـب الـوصى عـام ١٩٥١ بلـغ عـدد المبانـي المهجـورة في يافــا ٦١٦٢ مبنى، من بينها ١٥٨ فقط قدرت على أنها في حالة جيدة، و١١٤ مبنى صنّفت كمعد للهدم، أما ما تبقّى من المبانى فقد صنفت على أنها معدّة للترميم. ١٨ ومع ذلك، فقد تم تأجير واستخدام هذه المباني منذ العام ١٩٤٩. وعلى الرغم من أن القانون ينص على حفظ الأرباح الناتجة عن تأجير هذه المباني لمصلحة «الغائبين» فإنها كانت تصرف جزءاً منها لتوطين «المهاجرين (اليهود) الجدد». ١٠٠ وفي العام ١٩٥٣، صدر قانون «سلطة التطوير (نقل الملكية)»، والذي تمّ بوفقه نقل «أملاك الغائبين» من سلطة «الوصى على أملاك الغائبين» إلى «هيئة التطوير» التي تعمل أيضاً تحت رعاية وزارة المالية الاسرائيليّة. ٢٠ أما هيئة التطوير فقد أوكلت إدارة الأملاك لشركات حكوميّة، منها شركتا حلاميش وعميدار. وفرّ هذا الانتقال إمكانية جديدة للتصرف بـ«أمـلاك الغائبين» وهـى بيع ممتلكات اللاجئين في المدن في السوق الصرة. ٢١ إلا أن إمكانيّة بيع المتلكات المتاحة وفقاً للقانون، لم تطبق بشكل واسع في العقود الثلاثة التي عقبت سن هذا القانون، مما يثير التساؤلات حول توقيت وسياسة عرض المباني للبيع، وتأجيلها حتى التسعينيات من القرن الماضي - الفترة التي تم فيها تطبيق مخططات التجدّد الحضري الدي شمل تطوير البنيــة التحتيّــة وردم ركام آلاف المبانــى المهدمــة في شــاطئ

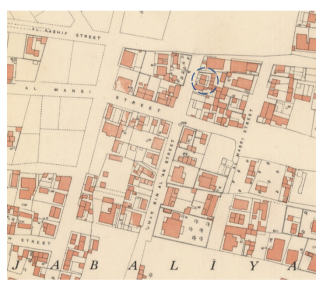
العجمي - جبلية لبناء «كورنيش».

على مرّ العقود - خاصة حتى التسعينيات - استخدمت الـشركات الحكوميّـة تقنيات متعددة لدفع السكان إلى مغادرة بيوتها، شملت حظر الترميم ومنع البناء الجديد أو فرض مبالغ كبيرة على «المستأجرين» مقابل الترميم، وهدم آلاف المباني، وإهمال البنية التحتية. ٢٠ تنعكس هذه السياسات والممارسات في ملف بناية المشهراوي - سابقة الذكر، حيث يشمل الملف مستنداً يعود تاريضه لشباط ١٩٦٩ هـو عبارة عن رسالة من قبل بلدية تل أبيب موجهة لشركة عميدار تحذّر فيه من أن البناية في وضع «حرج»، ویجب ترمیمها بشکل فوری. لکن علی ما یبدو فإن البيت لم يرمم، لا بل ساء وضعة ليصبح «خطراً» لاستخدام السكن، كما وصف في مستند من شهر تشرين الثانى عام ١٩٨١. الأمر الذي أدى إلى هدمه، كما يظهر في رسالة بتاريخ ٢٦ آب ١٩٨١ موجهة من قبل بلدية تل أبيب لشركة عميدار بعنوان: «أمر هدم منزل خطر». هذا وتم هدم المنزل في حيى الجبليّة في بداية الثمانينيات، أسوة بأكثر من ثلاثة آلاف عمارة في حيى العجمي- جبلية. ٢٠ بينما يشكل أمر الهدم آخر مستند في ملف البناية في الأرشيف الهندسي للبلديّة، تكشف الصور الجويّة (صورة للأقمار الاصطناعيّة) أن قسيمة البنايّة وتلك التي بجانبها تحولت منذ العام ٢٠٠٥ إلى حديقة ألعاب (انظروا صورة رقم ۲) التي سميت بحديقة «الاتروج»، ۲۴ بينما سمى شارع ابن العاص باسم «بيت بيلت». ٢٥

تشكل حديقة «الاتروج» واحدة من ست عشرة حديقة ألعاب في حي العجمي- جبليّة التي ظهرت منذ التسعينيات. فعلى غرارها أقيمت معظم هذه الحدائق على أنقاض بيصوت وبيارات اللاجئين التي صودرت وهدمت. وقد يكون من السهل تأطير هذه الحدائق ضمن تحليلات يكون من السهل تأطير هذه الحدائق ضمن تحليلات الخطاب المعولم حول «المدينة النيوليبرالية»، وبالأخص ظاهرة بناء الحدائق ضمن التجدد الحضري في الأحياء الفقيرة، إلا أن هذا التحليل بمعزل عن معالجة تاريخها يتحول إلى غطاء لممارسات تغيير الحيز الفلسطيني ومحو رموزه التاريخية. في حين أن دراسة جينيولوجية تعود بهذه الظاهرة إلى سياسات «التعمية الخضراء» الإسرائيلية بهذه الظاهرة إلى سياسات التعمية الخضراء» الإسرائيلية ولمسطيني، " وهي السياسة المألوفة في حالة الغابات التي زرعها «الصندوق القومي اليهودي» منذ الخمسينيات، على أنقاض مئات القرى الفلسطينية المدمرة.

تتمثل قراءة بديلة إضافية للتأطير النيوليبرالي في كيفية

استخدام أهالي يافا لهذه الحدائق. مثال على ذلك أحداث الاحتجاج والمظاهرات التي نظمت في العام ٢٠٢١ في حديقة «الاثنين» والمعروفة بين أهالي يافا بحديقة «الغزازوة» (حيث شكات لعقود مكان تجمع العمال الغزيين)، كمظاهرات التنديد بتهجير أهالي حي الشيخ جراح في القدس، واحتجاج عائلات يافية عقب تلقيها أوامر لإخلاء بيوتها من قبل شركة عميدار. تجسد مثل هذه الممارسات طرق استخدام اليافيين لهذه الحدائق حالياً، وما تنع عنه من إعادة تجلي ثيمات: الهدم والتهجير.



صورة رقم ١: خريطة تاريخية تعود لعام ١٩٣٦، في الدائرة مبنى المشهراوي.



صورة رقم ٢: صورة قمر اصطناعي عام ٢٠٢١ مأخوذة من برنامج الGIS ، مشار فيها إلى حديقة «الاتروج.»

تعكس قصة تيروش جانبًا آخر من تداعيات السياسات النيوليبراليّة وخاصة الـ «خصخصة» التي قلما يتم الحديث عنها؛ إذ رافق عملية بيع بيـوت اللاجئيـن في السـوق الحر ظهـور روايـات «البطولـة الفرديّـة» الاستعماريّة. تيروش كما في الروايـات الاستعماريّة البيضاء: ينجح باكتشاف جمال «البيت البدائي» المتهدم، إنقاذه وإدراجـه في الحيـز المتحضر.

### ٢. بيت في سكنة الهريش

في السّابع من كانون الأوّل عام ١٩٣٦، أرسل أحمد الجربى طلب ترخيص لترميم بيته الواقع في حى سكنة الهريش في محلّـة العجمـي، قطعـة ٤١، قسـيمة ٣٢ (في الصورة رقم ٣). تشكل المُكاتبات بين الجربي ومهندس بلديّة يافا الأوراق الأولى في ملف العمارة في الأرشيف الهندسي. تقع البنايـة في حــيّ سـكنة الهريـش، ٢٠ عــلى تلّــة شــمال العجمي وجنوب البلدة القديمة. في العام ١٩٤٤، باع الجربى البيت للمحامى يعقوب حنّا، ووفق وثائق تعود إلى أربعينيّات القرن الماضي، قدّم حنّا طلبًا آخر لترميم البيت من خلال تفويض منحه للمهندس المعماري هارى لـورى لإضافـة طابقـين ومخـزن. في السّـابع والعشريـن مـن حزيـران ١٩٤٧، دفع حنّا طلب تجديد الرّخصـة لبيتـه. وكانت ورقة «سند قبض إيرادات» لهيئة بلديّة يافا الوثيقة الأخيرة في الملفّ حتّى النكبة. أما الوثيقة التي تليها فتعود إلى الحادى والثّلاثين من تمّوز العام ١٩٦٩؛ أى بعد عشرين عاما. هذه الوثيقة عبارة عن اتّفاقيّة بيع بين «سلطة التّطوير الموكّلة من قبل دائرة أراضي إسرائيل» وثلاثة إسرائيليين يهود، من بينهم بن أبراهام البنايـة رقـم ٨ في شـارع «هتسـيديف» (بالعبريّـة الصّدَفـة)، وهـو اسـم أطلقتـه دائـرة الأسـماء الإسرائيليّـة في الخمسينيّات على الشارع في حلى سكنة الهريش التلى تحولت بدورها إلى الس «حـى المارونـي» نسبة لكنيسة الموارنـة التي أمست من أبرز معالم الحي الباقية. بين العامين ١٩٧٢ و١٩٧٣، قـدّم تـيروش طلبات ترميـم جديـدة تمّـت الموافقـة عليها. من الجديس بالذكر أن اتفاقية الشراء شملت بنداً حول إدراك المشترين كون البناية قائمة في مساحة مصنفة ك «خـضراء» وفقاً لمخطـط المدينـة لعـام ١٩٥٦؛ أي منطقـة مخطط لأن تصبح خالية من المباني. تشمل هذه المساحة الجزء الغربي من حي العجمي؛ أي منطقة جنوب سكنة الهريش. لكن بينما هُدمت العمارات وتراكم الهدم في هذه

المنطقة، ازداد شراء البيوت في سكنة الهريش من قبل يهود اشكناز حتى أضحى وكأنه عالم آخر بالنسبة لحى العجمي المدمر (انظروا صورة رقم ٣). بينما يتوقّف الملفّ في الأرشيف الهندسي عند هذه المرحلة، يظهر الحي في مخططات التسعينيات كمساحة سكنيّة ومعظم بيوتها مدرجة للـ»حفاظ». أما البيت فيعود ويظهر في الإعلام الإسرائيلي ضمن المقالات الصحافية حول أكثر الحارات باهظة الثمن للسكن في إسرائيل. ففي مقابلات صحافية مع عائلة تبروش، يُصوّر البيت على أنّه أحد إنجازات تــيروش الأب وقدرتــه عــلى رؤيــة الإمكانيّــات الكامنــة في «الحــيّ الفقير». يقول تيروش الابن في إحدى المقابلات ٢٨: «ولدتُ عام ١٩٦٦، في منزل في شارع «هتسيديف» في يافا، وما برحت أعيش هناك، في منزل اشتراه والدي عندما كان خرابة، وقام بترميمه مع شريكه». بعد التّرميمات، تؤكّد كاتبة المقال أنّ البيت تحوّل من أنقاض (بعد الهدم) إلى منزل فائق الجمال، يشكّل حالة استثنائيّة، حيث وفد إليه الزَّائرون من مشاهير السياسيين والفنانين والإعلاميين الإسرائيليّين. في العام ٢٠٠٩، أنشأ تيروش الابن مبادرة «الدّفيئة للفنّانين الإسرائيليّين الشّباب»، حيث حوّل أجزاء من المنزل إلى غاليرى للفنون.

تعكس قصة تيروش جانبًا آخر من تداعيات السياسات النيوليبراليّة وخاصة الد «خصخصة» التي قلما يتم الحديث عنها؛ إذ رافق عملية بيع بيوت اللاجئين في السوق الحر ظهور روايات «البطولة الفرديّة» الاستعماريّة. تيروش كما في الروايات الاستعماريّة البيضاء: ينجح باكتشاف جمال «البيت البدائي» المتهدم، إنقاذه وإدراجه في الحيز فعليّة فشراء تيروش للبيت في حي الجبلية عملية فعليّة فشراء تيروش للبيت في حي سكنة الهريش جعل الهدم حالة مؤقته ومجازية - إذ تمّ «إنقاذ المبني» لكن مع محو تاريخه الفلسطيني. فالهدم يشكل أساساً لتمكين المستعمر من فرض استيلائه على الحيز وتبريره.



صورة رقم ٣: جزء من حي العجمي. جهة اليمين: صورة قمر اصطناعي من العام ١٩٤٩، بينما الصورة في جهة اليسار تعود إلى العام ١٩٩٠ وتظهر كم ركام المباني المهدمة على شاطئ الباني بنى المباني المهدمة على شاطئ البحر التى بنى عليه الكورنيش. مشار في الصورتين إلى الشارع الذي سمى «هتسيدف».

الفلسطيني واحتلاله من جديد من خلال شركات العقارات والمبادرات الشخصية. لعل أخطر ما في روايات «بطولة» المستثمرين هو فرض نقطة بداية جديدة تحولت إلى مرجع للحديث عن الحيز اليافي، ويصنف ما سبقها كمرحلة تاريخية منفصلة. أما في ما يخص الهدم الفعلي المخطط لهذا الحي، فقد أُلغي عندما تبدل سكان الحي لمن هم مرغوب بهم، خلافاً لمصير آلاف البيوت التي هُدمت في الحارات المجاورة.

### ٣. بيت في حي العرقتنجي

لا يحتوي ملف العمارة في حي العرقتنجي (في قسيمة رقم ٧١) في الأرشيف الهندسي لبلدية تل أبيب - يافا على مستندات ما قبل النكبة. «اختفاء» المستندات ليس نادراً، بل هو الوضع الشائع. لكن مستند «الطابو» من العام ١٩٥٩ يكشف على ما يبدو اسم المالك الفلسطيني، الذي تبقى له ١٢١٨ من ملكية العمارة: سالم خوري وجورج أندوني. أما باقي الملكية والمسجلة لهيئة التطوير، ووفق مستندات الملف، فهي تحت إدارة شركة عميدار التي كباقي البنايات تم إسكان عدد من العائلات اليهوديّة والفلسطينية فيها. في هذا السياق، أحد المستندات في والفلسطينية فيها. في هذا السياق، أحد المستندات في الملف الذي يعود إلى العام ١٩٦٢، عبارة عن رسالة من إحدى العائلات اليهودية التي تشكو فيها من الاكتظاظ

في العمارة. بهذا المضمار، يلاحظ أن الأراشيف تخلو من سجلات المستأجرين خلال إدارة العميدار لأملاك الغائبين، لكن في حوارات أجريتها مع يافيين عاشوا في سنوات ما بعد النكبة وحتى الثمانينيات في هذه البيوت، تطرق جميعهم إلى الاكتظاظ الذي عانوا منها، وذكر بعضهم المظاهرات التي جرت حول هذا الموضوع ونتائجها. حيث صرح أحد الناشطين اليافيين:

«كانت هناك احتجاجات نظمها ماكي (الحزب الشيوعي الإسرائيلي - حزب يهودي عربي مفترض) لليهود، داعية إلى «شقة مقابل شقة» لليهود وليسس للعرب... أراد اليهود المغادرة لأن البيوت كانت تنهار... فخلقوا حلولاً وأحياء جديدة على حدود يافا - لليهود. أما العرب - فلم يكن لديهم مكان يذهبون إليه».

لقد أدت هذه السياسات إلى «إعادة» حي العجمي في الثمانينيات إلى حي ذي أغلبية عربيّة. وعلى الرغم من الإهمال والهدم الذي اعتراها، فالوضع الجديد فسح المجال لمبادرات شبابيّة ونسائيّة ومنظمات دينيّة ونضال ضد سياسات البلديّة والشركات الحكوميّة. " هذه الفترة كما يصفها اليافي نفسه في اللقاء أعلاه، على أنها كانت نوعاً من الد «متنفس»، إلا أن التحول في السياسات التخطيطيّة في التسعينيات وتزايد بيع بيوت اللاجئين وارتفاع الأسعار،

بينما هُدم المبنى في حي الجبليّة في بداية الثمانينيات بحجة أسباب تقنية - حالته الخطرة، فإنه تحول بعد عقدين إلى حديقة ألعـاب كجـزءمـن تجهيـز البنيّة التحتيّة لجـذب سـكان يهـود مـن الطبقـة الوسـطى والغنيـة. أمـا قصـة البيـت فـي سـكنة الهريـش، فتعكس تحـول الحـي إلـى جبهـة تهويـد مـن خـلال أشـخاص «متحضريـن» فـي السـتينيات والسـبعينيات، يسـتثمرون فـي الفـن وينجذبـون إلـى الجمـال «الدفيـن» للبيـوت العربيـة.

العرب، خاصة بالنسبة لهذا البيت في حي العرقتنجي. منذ العام ١٩٩٨، تظهر في ملف بناية العرقتنجي الهندسي مستندات حول وضع العمارة الخطر. لكن حسب مجموعة من سكان الحي - التي احتجت عام ٢٠١٦ على تغيير وضع العمارة - باعت سلطة التطوير العمارة لمواطنة أرجنتينية حيث تم تحويلها لمدرسة داخلية لتلاميذ (الراب إلياهو) وأعضاء جمعيته التوراتية، التي هذه ليست المجموعة الأولى من «الأنوية التوراتية» التي تستوطن في يافا وتعلن بشكل واضح أن هدفها الرئيس هو تهويد الأماكن التي لا يسكنها ما يكفي من اليهود. وتجدر الإشارة إلى أن هذه النواة التوراتية، تماماً كغيرها من اليهود الذين ينتقلون إلى يافا لا تعمل بشكل منفرد،

أنهى هذا المتنفس وفرض واقعاً جديداً على سكان يافا

أما المبنى في حي العرقتنجي وعلى الرغم من كونه مصنفاً كبيت «للحفاظ» وفق سجلات البلديّة؛ أي أنه يلزم القاطنين فيه الحفاظ على ملامحه التاريخية ومواصفاته الهندسة المعماريّة، فقد رُمم بشكل عصري، منفصل تماماً عن هيئته المعمارية الأصليّة. في مقابلة مع إحدى جارات العمارة، قالت:

لا بل تتلقى الدعم والتسهيلات من البلدية التي تديرها

أحــزاب تدعــى الليبراليــة. ٢٦

«اليـوم المسـتوطن حامـل السـلاح وبـكل حريـة وبـكل جرأة يتجـول بيننا وبـين أولادنـا، ... بجوارنـا، بيـت يسـكنه ما يقـارب الـ ١٥٠ شخصاً، الكثير مـن العائـلات، مسـاحة البيـت ٢٤٠ مـتراً مربعـاً فقـط، حفـروا تحـت الأرض وحتـى اللهكـين عملوهـا غـرف لتسـعهم...».

## الهدم كمنهج بحثى

بينما هُدم المبنى في حي الجبليّـة في بدايـة الثمانينيـات بحجـة أسـباب تقنيـة - حالتـه الخطـرة، فإنـه تحـول بعـد

عقدين إلى حديقة ألعاب كجزء من تجهيز البنيّة التحتيّة لجنب سكان يهود من الطبقة الوسطى والغنية. أما قصة البيت في سكنة الهريش، فتعكس تحول الحي إلى جبهة تهويد من خلال أشخاص «متحضرين» في الستينيات والسبعينيات، يستثمرون في الفن وينجذبون إلى الجمال «الدفين» للبيوت العربية. في المقابل، تشير قصة البيت في العرقتنجي، إلى مبادرات تهويد يافا في العقدين الأخرين على أيدي المستوطن المتدين ذي الإيمان الاستعماري العلني، وبذلك يحول شارع إضافي في يافا إلى جبهة تهويد أخرى.

من المكن تفسير أساليب الهدم المختلفة والمستمرة وتسييسها على ضوء تأملات أن ستولر حول مصطلح الهدم أو الأنقاض أو الخراب (Ruins)؛ حيث لا يُعتَر عليها أو تُكتشف بشكل تلقائكي، بل تُصاغ وتُصنع وتُنسب لهذا الدور كجزء من مشروع سياسي عامّ. ٢٢ بالنسبة لستولر فالأنقاض ليست بـ»اسم» (noun) فحسب بل هـى أيضاً «فعل» وسيرورة (process) سياسية. فهدم يافا -كما يظهر من النماذج التي استُعرضت أعلاه - اتخذ أشكالاً متعددة وبزخم متفاوت، على مدى سنوات طويلة. ففي بعض الأحيان سارت عمليات الهدم ببطء، وفي بعضها كانت مفاجئة وسريعة، وفي أوقات أخرى اتخذت أشكالاً فظـة ومباشرة أو مجازيـة - حيث ينجـو المبنـي مـن الهـدم بينما يُعرى من تاريخه. على سبيل المثال كما رأينا في النماذج أعلاه فقد حُوّلت أسماء الشوارع العربية إلى أرقام ومن شم إلى أسماء عبرية صهيونية أو يهودية. كما يبدو أن لـ»الهـدم» وظائف وأدوار متعـددة، حيـث يشـكل فاصـلاً زمنياً بين حقبتين - الحقبة الفلسطينية وحقبة المستعمر «المتحضر»، وقد يستعمل لتبرير التهجير والاستيلاء على الأملاك. كما قد يصبح حاجزاً يعيق التجول والحركة في المدينة ويجزئها جغرافياً وزمانياً.

### الهوامش

1 Goren, Tamir. "The development gap between the cities of Jaffa and Tel Aviv and its effect on the weakening of Jaffa in the time of the Mandate." *Middle Eastern Studies* 56, no. 6 (2020): 900913-.

٢ هيكل، يوسف. (١٩٩٩). «يافا في سنواتها الأخيرة»، في يافا عطر مدينة، تحرير: امتياز دياب وهشام شرابي. (مصر: دار الفتى العربي).

٣ وفق أول تعداد سكاني إسرائيلي عام ١٩٤٨.

Rotbard, Sharon. White city,: الاستعمارية حول ياف: Hotbard, Sharon. White city: الاستعمارية حول ياف: black city: Architecture and war in Tel Aviv and Jaffa. London: Pluto Press, (2015); Hamdan-Saliba, Hanaa, and Tovi Fenster. "Tactics and strategies of power: The construction of spaces of belonging for Palestinian women in Jaffa—Tel Aviv." In Women's Studies International Forum, vol. 35, no. 4, pp. .203-213. Pergamon, 2012

- 5 Abu-Lughod, Janet. "Tale of two cities: the origins of modern Cairo." *Comparative Studies in Society and History* 7, no. 4 (1965): 429457-.
- 6 عـلى سـبيل المثـال وليـس الحـصر: Monterescu, Daniel. Jaffa shared and shattered: Contrived coexistence in Israel/Palestine. Indiana University Press, (2015).
- 7 Rifkin, Mark. "Indigeneity, apartheid, Palestine: On the transit of political metaphors." *Cultural Critique* 95 (2017): 2570-.

8 متجذر بمعنى rooted، وذلك تكاتباً مع الأدبيات حول عدم تأصل النظريات العالمية في سياق «الجنوب العالمي» وبالتالي محاولة تكوين المعجم النظري النابع من السياق الأصلاني. Bhan, Gautam. "Notes على سبيل المثال وليس للحصر: on a Southern urban practice." Environment and .654-Urbanization 31, no. 2 (2019): 639

٩ الاقتباس من المرجع التالي: سعدي-إبراهيم، يارا وفوراني،
 خالد. في جوف الحوت. معهد فان لير ودار نشر ليلى
 (سيصدر عما قريب).

١٠ أســلوب البحــث الــذي ســأتبعه هــو ال» micro-geography « أي تنــاول حيــز محــدد لبحثــة بشــكل معمــق.

- 11 Hasan, Manar. *The Invisible: Women and the Palestinian cities*. Jerusalem: Van Leer Institute Press and Hakibbutz Hameuchad (2017). (in Hebrew).
- 12 Masalha, Nur-eldeen. "On Recent Hebrew and Israeli Sources for the Palestinian Exodus, 1947–49." *Journal of Palestine Studies* 18, no. 1 (1988): 121137-.
- 13 Sådi, Ahmad H. "After the Catastrophe: A Reading of Manna's Nakba and Survival." *The American Historical Review* 125, no. 2 (2020): 571578-.
- 14 Stoler, Ann Laura. "Colonial archives and the arts of governance: on the content in the form." *Refiguring the archive* (2002): 83-102.

١٥ الخرائط التاريخية نتيجة لمسح شامل قام به الانتداب

إذاً، بينما تنحص نظرية «المدينة المستعمرة» في منطق «الثنائية» وبالتالى تعيق قراءة الحيز اليافي في السنين الأخيرة، فقد يساهم تناول الهدم كمنهج بحثى في متابعة هـاكل العنـف المستخدمة ضـد الفلسـطينيين. كمـا يوفـر وسيلة لتتبع محاولات محو الحيز الفلسطيني وربطها على الرغم من اختلاف السياسات وهويات المستعمرين وما بعد ظواهر التخطيط وما قبلها. وفي الوقت نفسه، فإن اختلاف أشكال الهدم تكشف السياسات والخطابات المستخدمة وتداعياتها المختلفة بشكل حدلي مع النكسة المستمرة. تأتي أهمسة كشف هذه التقاطعات وتسليط الضوء عليها في ظل الخطاب ما- بعد الاستعماري والأساليب النيوليبرالية المنقطعة عن السياق الفلسطيني، التي تحوله لتاريخ انتهى. بالإضافة إلى ذلك، بشكل الهدم حزءاً من كينونــة التغــيرات في يافــا. بذلـك، يوفــر منهــج «الهــدم»، قــراءة الحيز اليافي كموقع مكثف بالمعانى التاريخيَّة التي، كما تقــترح ســتولر «تثقــلُ عــلى كاهــل المســتقبل ولا تنفــك عــن صباغــة الحــاضي ». ٢٢

- لرعايــة شــؤون عــرب يافــا، (١٩٩٤).
- ٢٤ «جـان هأتــروغ [بالعبريــة]» (الاتــروج) وهــو الســترون نــوع مـن الفاكهــة التــي تشــكل أحــد أربعــة أنــواع الأغصــان
  التـــي يلــوح بهــا خــلال احتفــالات عيــد العــرش اليهــودي
   ٢٥ كانـــت بيـــت بلــت مدينــة داخــل أراضى ســبط يهــوذا في

منطقــة يهــودا في العصــور التوراتيــة. Sharif Lila "Vanishing Palestine" Critical Ethnic

- 26 Sharif, Lila. "Vanishing Palestine." *Critical Ethnic Studies* 2, no. 1 (2016): 1739-.
  - 27 في مقابلات أجريتها مع أفراد عائلات يافية، قيل لي إنّ هذه المنطقة لم يطلقوا عليها سكنة الهريش بل هي تسمية لمكان آخر. وعلى الرّغم من ذلك، ظهر الاسم مرّات عديدة في أوراق الأرشيف في بيوت الشّارع المذكور في النّصّ...
  - 28 روابط لبعض المقابلات التي أجريت مع الابن تيروش في .www :سكنة الهريت في البيت في سكنة الهريش: www .local/il.co.calcalist.www ! 1554=id?asp.k\_article/il.co.yaffo html.3508429,00-L,0,7340/articles
- 29 Said, Edward W. *Beginnings: Intention and meth-od.* Granta books, (1997).
- 30 Sa'di-Ibraheem, Yara. "Jaffa's times: Temporalities of dispossession and the advent of natives' reclaimed time." *Time & Society* 29, no. 2 (2020): 340361-.
- 31 Ben-Arie, Ronnen, and Tovi Fenster. "Politics of recognition in between antagonism and agonism: Exploring 'mediated agonism'in Jaffa." *Environment and Planning C: Politics and Space* 38, no. 3 (2020): 405-422.
- 32 Stoler, Ann Laura. "Imperial debris: reflections on ruins and ruination." *Cultural anthropology* 23, no. 2 (2008): 191219-.
- 33 Stoler, Ann Laura. *Duress: Imperial durabilities in our times*. Duke University Press, (2016): 347

- البريطاني، بينما تشكل هذه الخطوة جزءًا من التقليد الاستعماري لفرض آليات السيطرة الرأسمالية الغربية، لكنها أيضًا لبّت في سياق فلسطين مطالب الحركة الصهيونية بامتلاك الأراضي في عشرينيات القرن الماضي، راجع شامير (ص. ١٣):
- Shamir, Ronen. *The colonies of law: Colonialism, Zionism and law in early mandate Palestine*. Cambridge University Press, (2000).
- 16 Fenster, Tovi. "Do Palestinians live across the road? Address and the micropolitics of home in Israeli contested urban spaces." *Environment and Planning a* 46, no. 10 (2014): 24352451-.
  - ۱۷ للمزيد من المعلومات حول قانون أملاك الغائبين، راجعوا موقع مركز عدالة: 343/view/law/ar/org.adalah.www
  - ۱۸ فیش باخ، مایکل. «سجلات السلب: أملاك اللّجئین الفلسطینین والصراع العربی الإسرائیلی». بسیروت: مؤسّسة الدراسات الفلسطینیة، (۲۰۱۳:٤۷)

١٩ المرجع السباق (ص٥٠.)

- 20 Forman, Geremy, and Alexandre Kedar. "From Arab land to 'Israel Lands': the legal dispossession of the Palestinians displaced by Israel in the wake of 1948." *Environment and Planning D: Society and Space* 22, no. 6 (2004): 809830-.
  - ٢١ تشكل هذه الخطوة انتهاكًا مباشرا للحق الدستوري للاجئين الفلسطينيين في الملكية وكذلك القانون الإنساني الدولي، راجع:
- 22 Mazawi, Andre, and Makram Khoury- Makhoul. "Spatial policy in Jaffa, 1948–1990." *City and Utopia: Compilation of Material –Tel Aviv-Jaffa celebrate their eightieth anniversary.* Edited by: Luski, H. *Tel Aviv: Israeli Publishing Co* (1991): 6274-. (Hebrew)
  - ٢٣ شـقر، نسـيم. يافا أمام مفـترق طـرق. يافا: الرابطـة

# خلدون البرغوثي \*

# مسيرة الأعلام من وجهة نظر صهيونية: من انتصار علماني إلى هيمنة قومية - دينية

شكلت مسيرة الأعلام «أو رقصة الأعلام» حسب التسمية الرسمية لها، حالة شحن وتوتر غير مسبوقة في فلسطين بشكل عام، وفي مدينة القدس - التي باتت مركز الصراع الفلسطيني الإسرائيلي - بشكل خاص. وجاءت مسيرة الأعلام بعد مواجهات وعمليات قمع واقتحامات وحملات اعتقالات غير مسبوقة في المدينة المقدسة خاصة خلال شهر رمضان، وما تلاه من أحداث خاصة استشهاد شيرين أبو عاقلة وماحدث من اعتداء وحشى على جنازتها. وسادت أجواء تشابه أجواء ما قبل التصعيد العسكري في أيار ٢٠٢١، لكن امتناع الفصائل الفلسطينية في قطاع غزة عن التصعيد ردًا على مسايرة الأعلام في القدس هذا العام، ساهم بشكل كبير في إبقاء التركيز على ما

تستعرض هذه المقالة، التطور التاريخي لمسيرة الأعلام

من ناحية ومن يقف وراءها تنظيمًا ودعمًا. كيف بدأت المسيرة باعتبارها انتصارًا عسكريًا بداية لحكومة يقودها اليسار العلماني (حزب العمل)، لتصبح في النهاية حكرًا على الصهيونية الدينية. وتبرز هذه المقالة أيضًا التحولات التي طرأت على المشهد اليهودي في القدس بشكل خاص، وتراجع الحضور العلماني في ظلل انتشار الصهيونية الدينيــة بشــكل خــاص، والحريديــة بشــكل عــام. كذلــك تتناول الدراسة الجدل حتى في داخل التيارات الدينية اليهودية حول مسيرة الأعلام، ومواقف اليسار منها أيضًا.

# ما هي مسيرة الأعلام؟

مع اندلاع حرب ١٩٦٧ شرع الجيش الإسرائيلي بعملية عسكرية لاحتلال الجزء الشرقي من مدينة القدس الـذي كان تحـت الحكـم الأردنيـة، وفي السـابع مـن حزيـران عام ١٩٦٧ أعلن قائد لواء المظلين (احتياط) في الجيش تشير المصادر العبرية إلى أن بدايات مسيرة الأعلام كانت عشوائية وغير منظمة، وبمبادرة من الحاخام تسفي يهودا كوك حين كان يستضيف «احتفال تحرير القدس» في المدرسة الدينية «مركاز هاراف»، ثم ينتهي الاحتفال بمسيرة إلى الحائط الغربي حيث «يرقصون ويغنون».

الإسرائياي مردخاي جور عبر نظام الاتصال اللاسلكي تمكن الجيش الإسرائياي من احتالال المسجد الأقصى قائلًا إن «جبال الهيكل بأيدينا». \

ولتعزيز مكانة الاحتلال في القدس، «منذ الإعلان عن إقامة إسرائيل أصبحت القدس (بحسب المفهوم والتعريف الإسرائيلي) عاصمة إسرائيل. ولما احتلت إسرائيل القدس الشرقية أعلنت عن تحقيق وحدة القدس بشطريها، وأنها أصبحت عاصمة إسرائيل الأبدية والواحدة التي لن تتجزأ. ويتم إحياء يوم توحيد القدس في احتفالات دينية ورسمية، بحيث تنظم طقوس دينية عند حائط المبكى، وتنظم مسيرة القدس التي ابتدعها العقل الصهيوني، وتجرى مراسم إحياء ذكرى الجنود الإسرائيليين الذين سقطوا في معارك القدس، وخاصة في حرب حزيران ١٩٦٧».

ففي ٢٧ حزيران ١٩٦٧، «صادقت القوانين التي أقرها الكنيست على توحيد القدس عمليًا ومنح شرعية للقانون الإسرائيلي في كل مسطح المدينة الموحدة». وتضمنت هذه القوانين تغيير الحدود البلدية لمدينة القدس، بما يضاعف مساحتها ثلاث مرات، ومنح فلسطينيي شرق القدس مكانة مقيمين دائمين. كما تضمنت القوانين هذه اعتماد يوم ٢٨ أيار حسب التقويم العبري كيوم عيد للقدس، والذي يمثل العلاقة التاريخية الخاصة بين الشعب اليهودي ومدينة القدس. وفي العام ١٩٨٠ سن الكنيست قانون أساس: القدس عاصمة إسرائيل، الذي «أقر الحكم». وفي ٢٣ آذار ١٩٩٨ صادق الكنيست على قانون يوم العبري، اليوم الذي حررت فيه مدينة القدس بعد حرب الأيام السة، كيوم وطنى، "

# مسيرة الأعلام

يشير مدرس مادة التلمود في جامعة بار إيلان البروفسور جيفري وولف، إلى أن الاحتفال الأول بعد احتلال القدس كان في العام نفسه، وكان عبارة عن تجمع

في ساحة الحائط الغربي (حائط البراق) ولم يشاؤوا أن يكون الاحتفال مبالغًا فيه (للتباهي).

لكن وولف يشير أيضًا إلى ما يصفها به الجذور الأعمق لمسيرة الأعلام في التاريخ اليهودي»، ويحاول وولف الربط بين ما يسميه «الحج» الذي كان يقوم به زوار القدس من جميع أنحاء العالم ويصلون خلال طوافهم عند كل بوابة من بواباتها.

ويبدو أن وولف يريد ترسيخ فكرة أن مسيرة الأعلام ليست أمرًا مستحدثًا مرتبطًا باحتلال المدينة عام ١٩٦٧، بل لها جذور يهودية قديمة، تبرر إحياء هذه المسيرة في الوقت الحاضر.

تشير المصادر العبرية إلى أن بدايات مسيرة الأعلام كانت عشوائية وغير منظمة، وبمبادرة من الحاخام تسفي يهودا كوك حين كان يستضيف «احتفال تحرير القدس» في المدرسة الدينية «مركاز هاراف»، ثم ينتهي الاحتفال بمسيرة إلى الحائط الغربي حيث «يرقصون ويغنون». بعد سنوات عدة من المسيرات الأولى التي نظمتها مدرسة «مركاز هاراف»، تم توسيع دائرة المشاركين عبر دعوة مؤسسات دينية وتعليمية أخرى للمشاركة في المسيرة، وتم نقل وقت الاحتفال من ساعات الليل إلى النهار في العام نقل وبدأ يتحول الاحتفال إلى شعبى أكثر وأكثر. °

وتنطلق مسيرة الأعلام من القدس الغربية، لتنتهي في «حائط البراق»، الجدار الغربي للمسجد الأقصى. وعادة ما تنقسم عند أسوار البلدة القديمة، وتتغير بعض مداخل المسيرة حسب الظروف الأمنية، خاصة في السنوات الأخيرة، فأحيانًا كان يُستثنى باب العمود من مساراتها لتجنب وقوع صدام بين المشاركين في المسيرة والفلسطينيين المقيمين في الحي الإسلامي في المدينة.

وعادة ما يشارك في المسيرة نصو ثلاثين ألفًا، لكن في العام الحالي حاولت الشرطة الإسرائيلية تقييد عدد المشاركين بستة عشر ألفا فقط، ثمانية آلاف من الذكور يسلكون مسارًا إلى باب العمود حيث يؤدون رقصة الأعلام، ثم يعبرون الحي الإسلامي في طريقهم إلى ساحة



فلسطينيون يتصدون لاستفزازات مشاركين في مسيرة الأعلام في أيار ٢٠٢٢. (وكالات)

البراق، وثمانية آلاف من الإناث يدخلن البلدة القديمة من بباب الخليل إلى حي الأرمن وصولًا إلى ساحة البراق أيضًا، حيث ينظم الاحتفال المركزي. مع ذلك تشير صحيفة يديعوت أحرونوت، إلى أن عدد المشاركين في المسيمة تجاوز خمسين ألفًا، تخللتها اعتداءات على الفلسطينيين في المبدة القديمة، وعلى مركباتهم في الشوارع المحيطة بها، نفذها نشطاء في حركتي «لا فاميليا» و»لاهافا». وحركة نفذها نشطاء في حركتي «لا فاميليا» و»لاهافا». وحركة القدم، وهي معروفة بخطابها العنصري وسلوكها العنيف ضد العرب. أما حركة «لاهافا» هي منظمة مناهضة فلعرب بما في ذلك الزواج المختلط بين يهود وفلسطينيين، وتورط أعضاؤها في هجمات إحراق كنائس ومدارس مختلطة تشمل العرب واليهود.

وقال يائير لبيد خلال توليه منصب وزير الخارجية إن احتفالات «يوم القدس» استولت عليها مجموعات مثل "لا فاميليا" و»لاهافا» وحولوا هذا اليوم إلى «يوم كراهية» كما نقلت عنه صحيفة «تايمز أوف إرائيل».

وفي الشعارات التي يُطلقها مشاركون في المسيرة، ما ينم عن حجم العنصرية تجاه الفلسطينيين والعرب والمسلمين. أكثر الشعارات ترديدًا هو «الموت للعرب» ويُطلق بشكل جماعي خاصة في المواقع التي يكون في تواجد فلسطيني. كذلك يكررون عبارة «محمد مات»، وشعار «القدس لنا»، ودعوات إلى «حرق شعفاط» و»لنحرق قراهم» في اشارة إلى الاعتداءات المسماة هجمات «تدفيع الثمن» التي تستهدف قرى الفلسطينيين وممتلكاتهم، وخلال أحد هذه الاعتداءات أحرق حتى الموت ثلاثة من أفراد أسرة دوابشة عام ٢٠١٥ في قرية دوما قرب نابلس. ولوحظ في المسيرة الخيرة إشارة المستوطنين إلى استشهاد شيرين أبو عاقلة بقول أحدهم بشماتة ومرات عدة مخاطبًا الصحافيين الذين كانوا يغطون المسيرة «شيرين ماتت... شيرين ماتت... شيرين ماتت... شات... شات... شات...

وتحظى هذه المسيرة بتمويل من جمعية «عام كالبيا» الدينية الاستيطانية والبلدية الإسرائيلية في القدس ووزارة التربية والتعليم الإسرائيلية وشركة تطوير وإعادة تأهيل

لكن الحاخام كوك تبنى تصوّرًا مختلفًا عن التوبة يقوم بالأساس على أنّ عودة شعب إسرائيل إلى أرضه وخلاصه القوميّ هي التوبة، ثم تبنى كوك الابن، الذي أصبح القائد الروحيّ البارز للصهيونيّة الدينية، ورئيس «مركاز هراف»، هذا التوجّه، معتبرًا أنّ قيام دولة «إسرائيل» مرحلة مركزيّة في الخلاص اليهوديّ، وعودة اليهود إلى إسرائيل والاستيطان في «يهودا والسامرة»، هو من أهمّ محطات هذا الخلاص.

الحــي اليهــودي، ووصــل حجــم التمويــل عــام ٢٠١٨ إلى نحــو ٣٠٠ ألــف دولار.

# «مركاز هاراف» نقطة انطلاق المسيرة و«صهينة فكرة الخلاص»

«مركاز هاراف»، مدرسة دينية تعرّف نفسها بأنها «أم المدارس الدينية الصهيونية»، وأعلاها مكانة، كذلك تعتبر نفسها حاملة لواء جمهور الصهيونية الدينية. يتولى خريجوها مواقع في مستويات مختلفة، من المناصب الحاخامية والتدريس والمناصب العامة وقادة في الجيش وفي الأكاديميا وغيرها. وساهم رجال الدين اليهودي الذي تخرجوا منها في فتح مئات المدارس والمؤسسات الدينية، ما ترك أثرًا كبيرًا لهذه المدرسة على الحركة الدينية القومية، لدرجة اعتبار المدرسة ذاتها حركة دينية قومية قائمة بذاتها تحقيقا لرؤيا مؤسسها الحاخام أبراهام المرحق هكوهين كوك (١٨٦٥ – ١٩٣٥). وكوك هو فعليًا الربط بين الخلاص في المفهوم الديني والصهيونية في الدبياسي.

يرتبط «الخلاص» بالشتات الذي يعتبره المتدينون اليهود عقابًا على خطاياهم، وأنّ الله سيخلّص اليهود من الشتات في المستقبل المجهول، لكن عليهم أنّ يتوبوا عن الخطايا.... وهذا يعني أنّ الشتات لا ينتهي قبل مجيء المسيح، لذلك كانت التيارات الدينيّة اللاصهيونية، خصوصًا الدحريديم»، تعارض تأسيس دولة يهوديّة لجمع الشتات اليهوديّ قبل مجيء المسيح. أ

لكن الحاخام كوك تبنى تصوّرًا مختلفًا عن التوبة يقوم بالأساس على أنّ عودة شعب إسرائيل إلى أرضه وخلاصه القوميّ هي التوبة، ثم تبنى كوك الابن، الذي أصبح القائد الروحيّ البارز للصهيونيّة الدينية، ورئيس «مركاز هراف»، هذا التوجّه، معتبرًا أنّ قيام دولة

«إسرائيل» مرحلة مركزيّة في الخلاص اليهوديّ، وعودة اليهود إلى إسرائيل والاستيطان في «يهودا والسامرة»، هو من أهم محطات هذا الخلاص.

بهــذا نجــح كــوك في ربــط فكــرة الخــلاص الدينــي بالصهيونيــة، معتــبرًا أن الصهيونيــة وســيلة لجمــع شــتات اليهـود، ليسـاهم ذلـك في الوصــول إلى الغايــة وهــي الخــلاص، فبــات قيــام دولــة إسرائيــل (الــذي كان محرمًــا لــدى معظــم الحريديــم، ولا يــزال كذلـك لــدى حركـة ناتــوري كارتــا مثــلًا)، رافعــة بالنســبة الصهيونيــة الدينيــة تحقــق الشــتات للوصــول إلى عــودة المســيح، فالخــلاص.

# بدايات مسيرة الأعلام

يظهر تقرير أخباري مصور للصحافي منشيه راز في أرشيف القناة ١١ العبرية بتاريخ ٢٨/٥/١٥/١، ما قد تكون المسيرة الأولى بشكلها الحالي التي دعا لها الحاخام كوك، وشارك فيها الآلاف من مريديه. ويوحي نص التقرير إلى أن الحدث بهذا الشكل الذي يظهره التقرير كان الأول من نوعه، فقد «امتلأت شوارع القدس المهجورة في ساعات بعد منتصف الليل فجأة بالآلاف من مريدي ومعجبي الحاخام تسفي يهودا كوك بعد أن سمعوا أقواله حول وجوب الغناء والرقص والتوجه إلى الحائط الغربي. وانضم لهم بفرح رئيس الأركان الجنرال مردخاي جور، وإلى جانب الحاخام كوك وآلاف المشاركين قرأ رئيس الأركان بعض ما كتبه بعض جنوده الذين شاركوا في احتال المدينة».^

وقال الحاخام كوك خلال المسيرة «... إننا وصلنا إلى بيتنا، وبعد وصولنا إلى بيتنا... لا توجد قوة في العالم ستعدنا عنه». \*

ويظهــر أرشــيف هيئــة البــث الإسرائيليــة احتفــالات «يـــوم القــدس» في الأعــوام التاليــة ١٩٧٧ و١٩٧٨ أيضًــا.

مع الوقت تحولت هذه المسيرة من مسيرة متواضعة

69

<u>قطايا</u> إسائيلية إلى حدث كبير، وهيمن عليها التيار الديني - الصهيوني حتى في ظل حكم حزب العمل. وحظيت المسيرة مع الوقت بدعم حكومي رسمي، سواء من وزارة التربية والتعليم، ووزارة شؤون القدس والتراث اليهودي اليوم، إلى جانب رعاية بلدية الاحتلال في القدس لهذه المسيرة.

وتؤكد أحداث مسيرة الأعلام الأخيرة حدوث تناغم في مواقف الأطراف الرسمية السياسية والأمنية، مع القائمين على المسيرة، عبر تهيئة الظروف الأمنية واللوجستية لها، إذ نشرت الشرطة الإسرائيلية ٢٠٠٠ شرطي كانت مهمتهم إخلاء مسار المسيرة خاصة في الحي الإسلامي من الفلسطينيين وتوفير الأمن للمشاركين في المسيرة، وقمع أي محاولة فلسطينية للردعلى المسيرة. ووفر المستوى أي محاولة فلسطينية للردعلى المسيرة. ووفر المستويات الأمنية المتمثلة في مواقف الشرطة والشاباك والموساد والجيش ومجلس الأمن القومي، لمطالب السماح للمسيرة بالوصول إلى باب العمود والعبور من الحي الإسلامي إلى ساحة الحراة.

### مسيرة الأعلام ونهاية القومية - الليبرالية

يرصد د. بن بورنشتاين الأستاذ في قسم علم الاجتماع وعلم الإنسان في جامعة تل أبيب التحولات في المجتمع الإسرائيلي خاصة النماذج القومية والليبرالية في النظام الاجتماعي الإسرائيلي.

وتحت مقالة نشرها عام ٢٠١٨ بعنوان «مسيرة رقصة الأعلام: هله هي نهاية الرؤيا القومية - الليبرالية؟» يقول بورنشتاين: «إلى جانبي في باب العمود كان يجلس رجل مسن خلال مسيرة الأعلام، وقال بلهجة ساخرة «أعلام ورقصات.. كانت هذه (في الماضي) تظاهرة لليسار»، إلى جانبنا كان فتى ينهي أمام أصدقائه خطابًا يصيبك بالقشعريرة، كان الخطاب انفعاليًا ومليئًا بالأمثلة، يقول الفتى «أقسم بحياة أمي لو رأيت عربيًا أو يساريًا أو حتى شرطيًا، فسأقتله في مكانه، سأقتله (...) أتمنى أن أرى امرأة عربية حبل كي أضربها على بطنها»، وبعد دقائق سمعت شخصًا ينادي على الرجل المسن بلقب «أيها الحاخام»، قام المسن وعلى كتفه بندقية 16- الوذهب بعيدًا مع الفتية باتجاه البلدة القديمة (...) مسيرات بعيدًا مع الفتية باتجاه البلدة القديمة (...) مسيرات

بعد هذه المقدمة يشير بورنشتاين إلى الرؤية القومية – الليبرالية – الصهيونية، ويصفها بأنها «سبقت عصرها حتى على مستوى الفكر العالمي، وتضمنت منذ بدايتها

عالمين متوازيين، عالم الطائفية التي تسعى إلى تمييز الأمة اليهودية والاحتفال بها...، وكذلك العالم اللي برالي بجذوره العميقة، الذي يأخذ دائمًا في الاعتبار الفرد، وكذلك من هم خارج حدود هذه الطائفة». ١٠

ويناقــش بورنشــتاين مثاليــة «القوميــة - الليبراليــة -الصهيونية»، لكنه يشير إلى مفهومها من وجهة نظر زئيف فلاديمير جابوتنسكي ومن سار على دربه مثل مناحيم بيغن، وكذلك من وجهة نظر حزب المتدينين الوطنيين «مفدال»، فكل هؤلاء لم يستطيعوا أن يتخلوا عن القومية اليهودية، ولم يكونوا مستعدين للانجرار وراء زاوية العنف التي تسحق الآخر، وتنغلق أمامه. لكن الأجيال التي أعقبت هؤلاء، انحرفت عن هذا المسار الوسطى باتجاه مناطق خطيرة، فمسيرة الأعلام كان ممكنًا أن يحتفل بها كيوم عيد وطنى أصيل، يمثل فرحة الشعب اليهودي بالعودة إلى أصوله التاريخية، على خلفية، وإلى جانب، الصراع المتأصل في ذاكرة الحرب والاحتلال المستمرين. لكن فعليًا أصبح يوم القدس يوم عيد لجموعة من اليمينيين التقليديين يتعاظم حجمها ولم تعد الأسس الليبرالية جزءًا من هويتها، بل صارت في نظرها تمثل تهديدًا خطيرًا على المجتمع كله، وبالتحديد صار هذا اليوم عيدًا للصهيونية الدينية التي تحتفل بالترانيم في صلاة الفجر، وتنظم وتقود الحدث الرئيس؛ أى رقصة الأعلام، أما بقية الجمهور الإسرائيلي كالكنيست والحكومة التي رسخت هذا اليوم عبر سن تشريع له، فقد أصبحوا ضيوفًا في هذا الحدث». ٢٠

كذلك يتناول بورنشان، شكل المسيرة وطبيعة أحداثها، فالمسيرة تنطلق منذ السنوات الأخيرة من «ساحة الكنيس الكبير في ميدان باريس .... عبر الحي الإسلامي وحتى ساحة الحائط الغربي. وأصبحت في السنوات الأخيرة استعراضًا غريبًا وغير معتاد مقارنة بالماضي، فقد باتت مليئة بشهوة العنف التي لم تكن موجودة ربما قبل عشر سنوات، فهناك أمر ما قد تغير في المسيرة وفي الصهيونية الدينية وفي المجتمع الإسرائيلي وفي ولانتقادات العامة من قبل اليسار ومحاولات تغيير مسار والانتقادات العامة من قبل اليسار ومحاولات تغيير مسار المسيرة ذهبت سدى السنوات. حتى مقاطع الفيديو من المسيرات بكل بؤسها، لم تستطع تغيير شيء (...) ويتم العليا، وكما يقولون لنا «عليكم إن تدركوا أن الوضع بات العليا، وكما يقولون لنا «عليكم إن تدركوا أن الوضع بات العليا، وممن أجل أن ندرك معنى «هكذا»، وما التهديد

انتقد أحد زعمـاء التيـار الحريـدي مسـيرة الأعـلام، وقـال زعيـم التيـار الليتوانـي، الحاخـام جيرشون إدلشـتاين قبـل بـدء المسـيرة الأخيـرة فـي ٢٠٢٢/٥/٢٩ أمـام أربعـة مـن أعضـاء الكنيسـت مـن حركـة «ديغـل هتـوراه» (شـريـك فـي تحالـف يهـدوت هتـوراه) «ألا يدركـون أنهـا خطيـرة ولا داعـي لهـا»؟ كمـا تسـاءل عـن إمكانيـة الامتنـاع عـن دخـول اليهـود إلـي المسـجد الأقصـي لأن ذلـك يعتبـر اسـتفزازا للأمـم الأخـري.

الذي يعكسه، علينا أن نسير فيها». ١٤.

بالمقابل يتفق شاركي مع هذه الرؤيا - إلى حد ما -فيقول إن المشاركين في المسيرة حاليًا هم من اليهود الذين يعيشون في القدس أفرادًا وعائلات، لكن المشاركة باتت فرضًا لدى مؤسسات التيار المركزي في الصهيونية الدينية، مثل المدارس الدينية «بني عكيفا»، والمؤسسات الدينية، والمدارس الدينية لإعداد الجنود للخدمة العسكرية، كل هذه تشارك في المسيرة في إطار منظم، وهذا ما قد يكون أضفى الصبغة الدينية على المسيرة، (...) فبالنسبة للصهيونية الدينية، هذا اليوم كيوم «وطني»، ليس منفصلًا عن الجانب الديني، ومن وجهة نظرهم فإن شعب إسرائيل، وأيضًا دولة إسرائيل، تمكنوا من تحرير القدس وعادوا إلى ارض التوراة وإلى يهودا والسامرة.. إلى أريحا ونابلس والخليل، وهذا ما يحتفلون به، فهو حدث ديني أساسًا، تمكن فيه اليهود فجأة من الوصول إلى الحائط الغربى وجبل الهيكل تحت السيادة اليهودية الإسرائيلية، ومن ناحية وطنية فإن هذا يشكل انتصارًا عسكريًا كبيرًا، وربما الأكبر في تاريخ الجيش الإسرائيلي». ° ا وعن الحضور الصهيوني العلماني، في المسيرة، يقول شاركي «إن الصبغة الدينية القومية للمسيرة، والفصل بين الذكور والإناث فيها، حوّلاها إلى حدث طائفي ديني قومي، فنات الصهيونية العلمانية بنفسها عنه، وصار الحدث في إطار تنافسي بين الطرفين، وهذا يشكل إخفاقًا ما بالنسبة لأهمية الحدث [للعلمانيين]». ٢٦

كذلك يلاحظ غياب اليهود الحريديم عن مسيرة الأعلام، ويفسر ذلك موقف أحد كبار قادة التيار الحريدي الحاخام جيرشون أدلشتاين، الذي انتقد المسيرة الأخبرة، واعتبر أنها غبر ضرورية وخطيرة.

#### القدس بدون يهود علمانيين!

وعن هيمنة الحريديم والحردليم (المتدينين القومين) على المشهد اليهودي في القدس، يشير إلعاد ليفشيتس إلى

ما يرى أنها الأسباب الحقيقية لهروب اليهود العلمانيين من المدينة. «من الجيد أن هناك مسيرة أعلام في القدس، لأن ذلك يجعل الجميع يتذكر المدينة، ولو لم يكن إيتمار بن غفير موجودًا لكان من الضروري استحضاره، ليس من أجل الفوضى، ولكن فقط من أجل أن تكون القدس في مركز النقاش. كلهم الآن يحبون القدس، ومتحمسون لها، ويتباهون بها، ويتحدثون عنها، عن المدينة التي خلت من سكانها العلمانيين. فقط قوموا بجولة في المدينة فستجدون أن الأسواق خالية من المقدسيين العلمانيين

ويضيف، «لقد هرب العلمانيون، (...) يعيشون مند مدة في تل أبيب وجفعتايم وهود هشارون ورعنانا، هم مقدسيون في الشتات، ويحلمون بوطنهم البعيد حيث كانت طفولتهم، ويحلمون بالقدس التي كانت. على هؤلاء أن يحضروا إلى القدس وينظموا مسيرتين، الأولى للمدينة الأبدية، والثانية من أجل المدينة التي كانت ذات مرة لهمي.^^

وعن مسيرة الأعلام يقول ليفشيتس «هل ترمز مسيرة الأعلام إلى حقيقة أن القدس لنا؟ نعم، النية هي «لنا»، هي أن نفترض أنها لليهود الإسرائيليين، ولليهود حيثما كانوا. لكن هناك مشكلة واحدة صغيرة: القدس ليست لليهود العلمانيين، هي قدس الحريديم وربما قدس يهود الصهيونية الدينية، وقدس السياح المشهورين مثل عمري كسفي (لاعب سلة معروف). أا

وفي تفاصيل أسباب هروب العلمانيي اليهود من المدينة يشرح ليفشيتس «من الجيد لو يهتف المساركون في مسيرة الأعلام عن تكلفة السكن في القدس «القدس لنا، لكن دعونا نعيش فيها»، فإذا كانت مهمة جدًا فيمكن سن أنظمة خاصة بها حول أسعار السكن تحت الإشراف، وفتح مراكز الترفيه في عطلة السبت - تحت الإشراف، وفتح مصانع وشركات -تحت الإشراف، وفتح مدارس الاستثمار بإعفاءات مغرية - تحت الإشراف، وفتح مدارس

71

<u>قطایا</u> إسائیلیة علمانية - تحت الإشراف، وكمقترح يمكن تعيين ايتمار بن جفير وكسفى مسؤولين عن لجنة الإشراف». '

لكن - يقول ليفشيتس- هذا لن يكون، لأن ما يحدث هو خطاب سياسي يقول إن الجميع يهود، والجميع شعب واحد - وهذه اللغة تهدف إلى منع أي خطاب حول القدس المحرومة من سكانها العلمانيين، من الجميل أن القول إنهم في إسرائيل أخوة، جميل قول ذلك أمام المرآة، لكن إن كان ذلك صحيحًا، فلماذا تكتظ سوق الشقق في موديعين بالأخوة اليهود العلمانيين المقدسيين؟». "

# رفض يسارى وحريدى للمشاركة في المسيرة

على الرغم من الدعم الرسمي والأمني لمسيرة الأعلام، فإن مواقف الأحزاب الإسرائيلية سواء الدينية أو العلمانية تتباين من مسيرة الإعلام، فنجد رفضًا لها في داخل التيارات الدينية، خاصة الحريدية، وكذلك رفضًا لها في تيارات صهيونية علمانية من الأحزاب اليسارية، ومن الواضح أن دوافع التيار الديني نابعة من الخلافات بين التيار الحريدي التقليدي والتيار الديني الصهيوني في الفتاوى التي تبيح أو تحرم دخول اليهود إلى ساحات المسجد الأقصى. أما مواقف بعض قادة اليسار فتأتي من منطلقات سياسية، ولتجنب ما قد يـؤدي إلى تصعيد للوضع في القدس.

تتباين الفتاوى الدينية اليهودية حول دخول اليهود إلى ساحات المسجد الأقصى، بين من يحرم ذلك على اليهود، وبين من يحير ذلك على اليهود، وبين من يجيزه، ويشمل هذا الاختلاف مسيرة الأعلام أيضًا، فقد انتقد أحد زعماء التيار الحريدي مسيرة الأعلام، وقال زعيم التيار الليتواني، الحاخام جيرشون إدلشتاين قبل بدء المسيرة الأخيرة في ٢٩/٥/٢٦ أمام أربعة من أعضاء الكنيست من حركة «ديغل هتوراه» (شريك في تحالف يهدوت هتوراه) «ألا يدركون أنها خطيرة ولا داعي لها»؟ كما تساءل عن إمكانية الامتناع عن دخول اليهود إلى المسجد الأقصى لأن ذلك يعتبر استفزازًا للأمم الأخرى، لكن أعضاء الكنيست موشيه جافني وأوري مكلب ويعكوف آشر وإسحق بيندروس قالوا له إن ذلك لين ساعد». "

بالمقابل انتقد أعضاء كنيست من الأحزاب اليسارية مسيرة الأعلام، وقالت وزيرة البيئة تمار زاندبيغ من ميرتسس «إن مسيرة الأعلام في الواقع تشكل خطرًا على حياة الإسرائيليين والفلسطينين، والجميع ضحايا لها، والقضية ليست رفع العلم في القدس بل دلالات ذلك».

وقال يائير جولان نائب وزيرة الاقتصاد إن: «مسيرة الأعلام باتت منذ زمن تظاهرة قومية تواكبها هتافات الموت للعرب وتخريب ممتلكات، وهذا لا داعي له وهو خاطئ».

كما قال عضو الكنيست موسي راز «إنه مستعد للمشاركة في مسيرة الأعلام إذا كان مسارها في القدس الغربية وليس حسب البرنامج الحالي، فهذا مثير للاستفزاز، ولو سعوا لتنظيم مسيرة ترفع الأعلام الفلسطينية في حي ميئا شعاريم لعارضت ذلك». "

في العام ٢٠١٥، تقدمت أحزاب يسارية بالتماس لمحكمة العدل العليا طلبت فيه منع مرور المسيرة من الحي الإسلامي في القدس وقدمت توثيقًا مصورًا يهتف فيه المشاركون في المسيرة «الموت للعرب» مع ممارسات عنيفة، لكن المحكمة رفضت هذا الالتماس باعتبار أن الحدث هذا فردى ولا يمثل جمهور المشاركين في المسيرة، واستمرت المسيرة في العبور من باب العمود، باستثناء عام ۲۰۲۰ حيث ألغيت بسبب جائحة كورونا، ثم جاءت أحداث ٢٠٢١، حيث التوتر في الشيخ جراح، وتهديدات محمد ضيف، ومحاولة حماس الربط بين القدس وغزة، والتهديد بإطلاق صواريخ باتجاه القدس إذا انطلقت المسيرة، حينها قررت حكومة نتنياهو فرض قيود على مسار المسيرة في باب العمود، لكن المسيرة كانت قد انطلقت وانطلقت معها الصواريخ من غزة، فانفضت المسيرة على وقع صوت صفارات الإندار، واندلعت مواجهــة عســكرية في غــزة، ومواجهــات في الضفــة وفي المــدن

ولـم تخل هـنه القضيـة مـن الجـدل العـام المـاضي والعام الحـالي، ففـي العـام ٢٠٢١، كان الجـدل داخـل دوائـر متخـذي القـرار السـياسي بشـأن «مسـيرة الأعـلام» عـلى الرغـم مـن التحذيـرات الأمنيـة، كذلـك لـم تكـن المنظومـة الأمنيـة تجمـع عـلى موقـف واحـد، ففيمـا أعلنـت الشرطـة أنهـا وبالتوافـق مـع قـرار المسـتوى السـياسي ونتنياهـ و شـخصًيا وحسـب توصيـات المسـؤولين الأمنيـين، قـررت تغيـير مسـار مسـيرة الأعـلام بحيـث لا تمـر مـن بـاب العمـود بنـاء عـلى توصيـات الشـاباك والجيـش، كشـفت صحيفـة «يديعـوت احرونـوت» أن الشـاباك والجيـش، كشـفت صحيفـة «يديعـوت احرونـوت» أن المـز أوحانـا وقائـد الشرطـة يعكـوف شـبتاي اللذيـن كانـا يريـدان أن تمـر المسـيرة مـن بـاب العمـود وعـدم الرضـوخ يريـدان أن تمـر المسـيرة مـن بـاب العمـود وعـدم الرضـوخ للتهديـدات الفلسـطينية. فيمـا ذكـرت صحيفـة «يسرائيـل للتهديـدات الفلسـطينية. فيمـا ذكـرت صحيفـة «يسرائيـل هيـوم» أن المسـتوى السـياسي تـردد في قـراره بشـأن إمكانيـة هيـوم» أن المسـتوى السـياسي تـردد في قـراره بشـأن إمكانيـة

إلغاء مسيرة الأعلام في ظل التهديدات القادمة من غزة، لكنه في النهاية قرر السماح بتنظيم المسيرة مع تحويل مسارها عن باب العمود، في موازنة لإرضاء القائمين على المسيرة، وفي محاولة لتجنب التصعيد، الذي وقع في النهاية. لكن في العام الحالي، كان الجدل أقل حدة، فالمستويان السياسي والأمني اعتبرا القضية تحديًا، وقررا الإبقاء على مسار المسيرة إلى باب العمود وداخل الحي الإسلامي، وسده أن قداءة المستوين للهنع الغلسة به بين الاسم العلمية الفلسطينية

مسار المسيرة إلى باب العمود وداخل الحي الإسلامي، ويبدو أن قراءة المستويين الإسرائيليين للوضع الفلسطيني بشكل عام، والوضع في قطاع غزة بشكل خاص، ساهمت في القرار، إذ كانت التقديرات الأمنية تشير إلى صعوبة دخول الفصائل الفلسطينية في القطاع في مواجهة عسكرية جديدة.

وقبل موعد المسيرة بيومين أجرى رئيس الحكومة الإسرائيلية نفتالي بينيت مشاورات أمنية تقرر بناء عليها الإبقاء على مسار المسيرة كما هو، فيما عبر وزير الدفاع بيني غانتس «عن ثقته أن المسيرة ستمر بسلام، على الأقل من ناحية الجبهة الجنوبية». "

#### خاتمة

تشكل مسيرة الأعلام كحدث خاص في القدس، ووضع القدس بشكل عام من المنظور الصهيوني، مركز نقاش في التحولات في المدينة تجاه فرض الحريديم - والحردليم أجندتهم السياسية - الاجتماعية - الدينية على المشهد اليهودي فيها. فاحتال القدس - ينظر إليه من وجهة نظر صهيونية على أنه «عملية تحرير» -، قادها حزب العمل اليساري - الليبرالي -العلماني، وخاض معركتها، لكنه هذا الاحتال في منظور الصهيونية الدينية هو خطوة في الطريق إلى الخلاص، عبر العتق من «الشتات»، تمهيدًا لعودة المسيح.

جمهور الصهيونية الدينية، الذي تبنى حمل هذا التوجه، أزاح التيارات العلمانية عن واجهة الحدث في مسيرة الأعلام تحديدًا، وبات حضور حزب العمل (الذي احتل القدس) والأحزاب اليسارية ككل في مسيرة الأعلام، شبيهًا بمصير حال العلمانيين اليهود في المدينة، إذ وجدوا أنفسهم - إلى حدّ ما - خارج الحيز العام في القدس، وكذلك في مسيرة الأعلام.

حقق حزب العمل وحده في انتخابات العام ١٩٦٩ التي تلت احتلال القدس ٥ مقعدًا من أصل ١٢٠ في الكنيست (٧٤٪ تقريبًا)، وكانت الغالبية العظمى في الكنيست لصالح الأحزاب اليسارية، فيما كانت الأحزاب ذات الصبغة الدينية مثل «المفدال» على الهامش بـ١٢ مقعدًا (١٠٪) فقط. بالمقابل في الانتخابات الأخيرة ٢٠٢١ حصلت الأحزاب الدينية (الصهيونية الدينية، شاس، يهدوت هتوراه، يمينا) على نحو ربع مقاعد الكنيست، (٢٩ مقعدًا). وتشير استطلاعات الرأي التي أجريت بعد التصويت التمهيدي على حل الكنيست في شهر حزيران ٢٠٢٢، إلى ثبات وضع على حل الكنيسة وإمكانية حصولها على ٨٨ – ٢٩ مقعدًا مجتمعة، فيما يكافح حزب العمل حاليًا للحصول على ٥ – ٢ مقاعد فقط. ٢٠

أما الأحزاب اليمينية بما فيها الشريكة في الائتلاف الحكومي فتظهر الاستطلاعات ذاتها إنها قد تحصل على VY – V2 مقعدًا.

وهـذا يعنـي أن الأحـزاب الدينيـة (حريديـة وحردليـة) تشـكل مـا نسـبته ٤٠ في المئـة مـن محصلـة أحـزاب اليمـين في الكنيسـت، لكنهـا في الواقـع - خاصـة في القـدس - فرضـت أجندتهـا عـلى الجميـع، حتـى عـلى اليمـين العلمانـي، وانعكس ذلـك أيضًـا عـلى مشـهد مسـيرة الأعـلام التـي باتـت حكـرًا عـلى الصهيونيـة الدينيـة.

- ١٢ المصدر نفسه.
- ١٣ المصدر نفسه.
- ١٤ المصدر نفسه.
- ۱۵ قناة ۱۲، «مسيرة الأعلام: من طرفين»، بودكاست أحاد بيوم، (بالعبرية)، ۲۹ أيار ۲۰۲۲. انظر/ي الرابط التالي: .ly/3xQUYvL
  - ١٦ المصدر نفسه.
- ۱۷ إلعاد ليفشيتس، «يــوم القــدس: الســبب الحقيقــي لهــروب كل العلمانيــين مــن العاصمــة». موقــع Ice أيــار ۲۰۲۲. انظــر/ي الرابــط التــالي: https://bit.ly/3NuRIMw.
  - ۱۸ المصدر نفسه.
  - ١٩ المصدر نفسه.
  - ۲۰ المصدر نفسه.
  - ٢١ المصدر نفسه.
- ۲۲ موقع والله ، «زعيم التيار الحريدي ضد مسايرة الأعلام: ألا يدركون أنها خطيرة ولا داعي لها؟»، (بالعبرية)، ۲۹ أيار https://bit.ly/3QJrc4R
- ٢٣ موقع سيروجيم، «استفزاز مشين: أعضاء في الائتلاف ضد مسيرة الأعلام»، (بالعبرية) ٢٦ أيار ٢٠٢٢. انظر/ي الرابط:
   https://bit.ly/30sDU6j
  - ٢٤ المصدر نفسه.
  - ٢٥ المصدر نفسه.
- ٢٦ قناة ١٢، «غانتس: أنا افترض أن حماس لن تطلق النار أثناء مسيرة الأعلام هذه المرة». (بالعبرية)، ٢٩ أيار ٢٠٢٢. انظر/ي الرابط: https://bit.ly/3HVihJf.
- ۲۷ معاریف، «استطلاعات الـرأي لانتخابـات ۲۰۲۲...»، ۲۱ حزیـران https://bit.ly/3ngNyN! انظـر/ي الرابـط التـالي: معاریف

### الهوامش

- ١ مـور ليفـي، «دقيقـة وراء دقيقـة: اللحظـات الدراميـة لتحريـر البلـدة القديمـة»، موقـع قنـاة ١٢، (بالعبريـة)، ٥ حزيـران ٢٠١٦. انظـر /ي الرابـط: https://bit.ly/3bphHHQ
- مركز مدار، «يـوم أورشـليم»، موسـوعة المصطلحـات. انظـر/ي
   الرابـط التـالى: https://bit.ly/3bphHHQ
- ۳ الكنيست، «يــوم القــدس»، معجــم الكنيست، 1y/39QtiPu
- 4 -Maya Margit, "Controversial Jerusalem Day Flag March Has Ancient Roots, Historian Says" , The Medialine 29/05/2022. https://bit.ly/3QEfSXDII.
  - قناة ۱۲، «مسيرة الأعلام: من طرفين»، بودكاست أحاد بيوم،
     (بالعبرية)، ۲۹ أيار ۲۰۲۲. انظر/ي الرابط التالي: ly/3xQUYvL
  - آ إياد البرغوثي، «»ماذا فعل الــ»راف كـوك»؟ فكرة الخلاص
     في الصهيونيّة الدينيّة»، مـتراس، ٢٠١٨. انظـر/ي الرابـط التــالي:
     https://bit.ly/2JdhchB
    - ٧ المصدر نفسه.
  - ٨ هيئة البث الإسرائيلية، «نشرة الأسبوع: مسيرة يـوم القـدس»،
     أرشيف قناة كان، (بالعبرية)، ٢٨ أيـار ١٩٧٦. انظـر/ي الرابـط
     https://bit.ly/30HIRZW:
    - ٩ المصدر نفسه.
  - ١٠ نضال محمد وتد، «تعرف على تاريخ «مسيرة الأعلام»
     الإسرائيلية في القدس»، العربي الجديد، ٢٩ أيار ٢٠٢٢. انظر/ي
     الرابط التالى: https://bit.ly/3nfcvJ1.
  - ١١ بـن بورنشـتاين، «مسـيرة رقصـة الأعـلام: هـل هـي نهايـة الرؤيـا القومية-الليبراليـة»، مركـز مناحيـم بيغـن التراثـي، (بالعبريـة)، ٦ أيــار ٢٠١٨. انظــر/ي الرابــط التــالى: https://bit.ly/2jyYYeM

قطايا

إعداد: مالك سمارة \*

# عندما ضغطت أميركا على بريطانيا لضمّ الليطاني وجبل الشيخ إلى إسرائيل

من محاضر محادثات ورسائل قديمة: برانديس، بلفور، وودرو ويلسون، وجورج غراهام

"التقيت بلفور الأمسية الماضية في قاعة الاستقبال. فور أن رآني أشرق محيّاه، وقال: 'سمعت الكثير عنك، وأريد التحدث إليك'"

كان هذا مفتتح الرسالة التي كتبها لويس برانديس (Louis Brandeis) إلى صديقه الصحافي والناشط الصهيوني جاكوب دي هاس (Jacob de Haas) في الثالث والعشرين من نيسان ١٩١٧- العام الذي سيشهد في خواتيمه ولادة وعد بلفور. في تلك الأمسية، التي حلّ فيها بلفور ضيفًا على واشنطن، حدث اللقاء الأوّل بين الرجلين من سلسلة لقاءات ومراسلات ستمتد حتّى عام ١٩٢٠، العام الذي أقر فيه الحلفاء المنتصرون في الحرب وعد بلفور ضمن معاهدة سان ريمو.

لكن حتّى يتحقق كلّ ذلك من الأساس، كان لا بدّ من موافقة الولايات المتّحدة على فكرة الوطن القومى لليهود

في فلسطين، وهي التي تمنّعت عن إبداء موقف في البداية، ٢ وبعض هذا التمنّع مردُّه إلى أنها لم تكن معنيّة، حتى عند انخراطها في الحرب، في أن تخوض معركة بريطانيا ضد الدولة العثمانية. غير أن المساعى البريطانية لتغيير الموقف الأميركي لم تتوقف: دعم واشنطن لم يكن يعنى، بالنسبة للندن، دفعًا لجهودها الحربية ضد قوى المركز وحسب؛ بل كان بمثابة رافعة لمخططاتها التوسّعية في خضم المنافسة الاستعمارية مع الحليف الفرنسي. هنا وجدت المصالح الإمبريالية المتجذّرة بين بريطانيا والصهيونية تشابكاتها في أتون الحرب: أدرك الصهاينة، في مسعاهم نحو إقامة الدولة اليهودية، أن مآربهم في فلسطين تمرّ عبر الاستراتيجية الحربيّة البريطانية، وأدرك البريطانيون، في مسعاهم نحو ضمان الاصطفاف الأميركي، الثقل النسبى للوبى الصهيوني في عمليّة صناعة القرار داخــل إدارة وودرو ويلســون (Thomas Woodrow Wilson)؛ حتّـی إن مســؤولين بريطانيــين ذوي نفــوذ، ومنهــم رئيــس

75

<u>قطایا</u> إسرائیلیة

<sup>\*</sup> باحث متخصص في الدراسات الإسرائيلية.

الـوزراء لويـد جـورج، لـم يجـدوا حرجًا في القـول إن دور اللوبـي الصهيونـي الأميركـي خـلال الحـرب كان أحـد العوامـل الرئيسـة في إصـدار وعـد بلفـور. أمن هنا، أدرك بلفـور أهميّة لقاء برانديـس، الـذي رافـق وودرو ويلسـون في مسـيرته نحـو الرئاسـة، حتّـى كافـأه الأخـير وسـمّاه أول قـاضٍ يهـودي في المحكمـة العليـا (راجـع العـدد السـابق).

إذًا، عطفًا على ما سبق، لنا أن نؤطِّر وعد بلفور ضمن قراءة مختلفة: أنه علامة أوّل حملة ضغط فعليّة للوبي الصهيوني في الولايات المتحدة- استنباطًا من تعريف الباحث الإسرائيلي كوبى برادا لبرانديس على أنَّه أوَّل «عضو جماعة ضغط» صهيوني أميركي. أكتب الكثير عن الدور الذي لعبه برانديس في كواليس وعد ١٩١٧ كنقطة تحوّل في نيل المباركة الأميركية - ومن ثمّ استصدار الوعد نفسه. في ذلك التاريخ التقي برانديس، ومعه الحاخام صامويل وايز (أحد قيادات الصهيونية في أميركا)، بالكولونيل إدوارد هاوس، أوثق مستشاري الرئيس ويلسون؛ وبعد هذا اللقاء مباشرة أرسل برانديس إلى حاييم وايزمان يبلغه «تعاطف الرئيس الكامل» مع إعلان بلفور. في الأسابيع اللاحقة، ظلّت الرسائل، في ما يخصّ المسألة الصهيونية، تتوالى بين الإدارة الأميركية والحكومة البريطانية، حتّـى أرسل ويلسون، رسميًّا، موافقته على مضمون وعد بلفور في السادس عشر من تشرين الأول ١٩١٧ - قىيىل ١٦ يومًا من إعلانه.

لكن لماذا حدث كلّ ذلك بعد نحو ٦ أشهر من أوّل لقاء بين بلفور وبرانديس في واشنطن؟ يقرأ مؤرّخون مسار الأحداث خلال الأشهر الستّة تلك ضمن ٣ سرديّات متراكبة: الأولى أن الولايات المتحدة لم تكن تفضّل انتهاء الحرب بـ»إعـلان نـصر» وكانـت تسعى إلى اتفاق سـلام بدلًا من ذلك؛ الثانية أن رؤيتها للشرق كانت مبنيّة على عقيدة مسيحيّة- تبشيريّة؛ منطِقُها أن أميركا "الله إمبريالية» ستكون برهانًا للعالم الإسلامي على «تفوق الأمـة المسيحيّة»، وعلى «خلاص» جهودها التبشيرية في المنطقة؛ الثالثة أن هناك أقطابًا داخل الإدارة الأميركية لم تكن تؤيّد إقامة دولة يهوديّة في فلسطين. ^ لكن يمكن المجادلة بأن فكرة بلفور كانت راسخة في ذهن ويلسون منذ زيارته الأولى في أيار، وأنّ كلّ ما تلاها خلال الأشهر الستة التالية لم يكن إلّا محاولة من قبل الولايات المتّحدة لإخراج الأحداث على طريقتها لا على الطريقة البريطانية. ذلك ما تشى به تراتبية الوقائع: في السادس من أيار

اجتمع برانديس بالرئيس ويلسون لــ ٥٥ دقيقة - بعد أسبوعين من لقائمه الأوّل مع بلفور في قاعة الاستقبال؛ عاد واجتمع مع بلفور في السابع والحادي عشر والثالث عشر من الشهر ذاته؛ في الخامس عشر من أيار كتب إلى السياسي اليهودي البريطاني جيمس أرماند دي روتشيلا السياسي اليهودي البريطاني جيمس أرماند دي روتشيلا المحادثات مع بلفور والرئيس بأنها «مُرْضية»، مع تأكيد على أن «هذا ليس للنشر». أ

لكن هذا كلَّه لم يكن كافيًا بالنسبة للحركة الصهيونية. لاحقًا، بين عامي ١٩١٩ و١٩٢٠، سيضغط برانديس، جنبًا إلى جنب مع قادة اللوبي الصهيوني الأميركي، سعيًا وراء ما هو أبعد من إقرار وعد بلفور في معاهدة سان ريمو: مدّ حدود الدولة الإسرائيلية المستقبلية لتشمل الليطاني ومنابع الماء في جبل الشيخ. سيكون هذا محور لقاء برانديس وبلفور بباريس في الرابع والعشرين من حزيران ١٩١٩. وأمام تمنع المسؤول البريطاني، رغم إعلانه في اللقاء ذاته أنه «صهيوني متحمّـس «، سيحمل القاضى الصهيوني مطالبه تلك إلى الرئيس ويلسون، كما تُظهر رسالة مسجّلة بتاريخ الرابع من شباط ١٩٢٠. بعد ذلك بستة أيّام، سيكتب الوزير البريطاني المفوّض إلى مباحثات السلام جورج غراهام إلى وزير خارجيته جـورج كـورزون أن الأميركيـين يطالبـون بضـم الليطانـي وجبل الشيخ إلى إسرائيل. في زاوية الأرشيف من هذا العدد نقدّم ترجمة لفصوي المحادثات الثلاث تلك:

# لقاء برانديس وبلفور

باریس، ۲۶ حزیران ۲۰۱۹

(الرسالة دوّنها فيليكس فرانكفورتس، القاضي اليهودي الذي استقطبه برانديس إلى الصهيونية، وكان ساعده الأيمن في حملة الضغط التي قادها لتحقيق وعد بلفور)

عبر السيد بلفور عن ارتياحه الشديد لقدوم برانديس إلى أوروبا، وقال إن المشكلة اليهودية (التي تعتبر القضية الفلسطينية مجرد شنرة منها ولكنها مهمّة) هي في ذهنه سؤال محرّر بقدر أي سؤال آخر يواجه صناعة القرار في أوروبا. إنه مهجوس بها إلى أبعد حد، ومثقل بمشقّاتها. كرّر السيد بلفور بإيجاز الحديث عن الضغوطات التي يتعرض لها يهود شرق أوروبا، وأن المشكلة كانت، بطبيعة الحال، معقّدة بالنظر إلى الظاهرة غير العادية المتمثّلة في أن اليهود لا يشاركون في الحركات الثورية فحسب، ولكنهم، في اليهود لا يشاركون في الحركات الثورية فحسب، ولكنهم، في

الواقع، يشغلون مناصب قيادية. لقد أشار إلى أن شخصًا ما عليمًا أخره قبل أيام فقط أن لينين يهودي أيضًا من نسب والدته.

القاضى برانديس قال إن عنده كل الأسباب للاعتقاد خلاف ذلك، وأن لينين من كلا النسبين روسي من الطبقة العلاا. ومضى قائلًا إن كلّ ذلك بعدّ أمرًا ثانوبًّا... وأنه يعتقد أن كلّ يهودي هو مثقف وقدوة محتملان، وأن المشكلة هي أين توجّه تلك الميّزات. روى اقترانه الخاص بالصهيونية: أنه جاء إليها كأميركي تمامًا، إذ كانت حياته خالية من أي اتصال أو تقليد يهودي. بوصفه أميركيًّا، وجد نفسه أمام المقدرات الذهنسة والشخصية للأعداد الهائلة من اليهود الذين كانوا يتدفقون على الولايات المتحدة، لا سيما اليهود الروس. في ذلك الوقت صادف كتيبًا عن الصهيونية قاده إلى دراسة المسألة اليهودية، ومن ثم الاقتناع بأن الصهيونية هي الحل. الرجال أنفسهم، الذين يتمتّعون بالميّزات المتضمّنة في الحركات الثورية، سيجدون (وفي الولايات المتحدة قد وجدوا فعلًا) قنوات بنّاءة للتعبير وتقديم مساهمات إيجابية للحضارة. قاطعه بلفور لإبداء الموافقة: «بالطبع، هذه هي

قاطعــه بلفــور لإبــداء الموافقــه: «بالطبـع، هــده هــي الأســباب التــي تجعلنــي أنــا وأنــت صهاينــة متحمســين». اســتطرد القــاضي بأنــه لتحقيــق المــشروع الصهيونــي ثلاثــة شروط جوهريــة:

"أُولًا، أن تكون فلسطين الوطن القومي لليهود لا أن يكون هناك وطن قومي لليهود وحسب. أفترض أن هذا هو التزام وعد بلفور وأنه، بالطبع، سيُقرّ في مؤتمر السلام.

ثانيًا، يجب أن يكون هناك مجال حيوي اقتصادي لفلسطين اليهودية: اكتفاء ذاتي لحياة اجتماعية صحيّة. هذا يعني حدودًا كافية، وليس مجرّد حديقة صغيرة داخل فلسطين.

في الشمال، هذا يعني السيطرة على المياه، وأفترض أن بريطانيا العظمى كانت تدفع بضرورة الصدود الشمالية من أجل السيطرة على المياه. كان هذا في الجوهر محل سؤال بين إنجلترا وفرنسا، ويجب، بالطبع، أن يقرره مؤتمر السلام.

ثالثًا، حثّ القاضي على أن تكون لفلسطين اليهودية المستقبلية السيطرة على الأرض والموارد الطبيعية التي هي في قلب أي حياة اقتصادية متينة؛ لذا من الضروري أن تؤول المقدّرات التي ستتشكّل، إثر انقطاع الحكم التركي والاحتلال البريطاني، وإثر الاستيطان اليهودي، إلى الدولة

وليس إلى الملكية الخاصة.

أبدى بلفور موافقة تامّة على الشروط الثلاثة، ثم شرع في إيضاح الصعوبات التي تواجه إنجلترا. روى بإسهاب وضع سورية... وأن فيصل كان رفيق سلاح مع البريطانيين، وبلا شكّ قدّم مساهمة عسكرية، ومع زخم الأحداث وجد البريطانيون والعرب أنفسهم سويًا في سورية. فسّر فيصل أفعال بريطانيا وأقوالها على أنها وعد إما بالاستقلال العربي، أو الحكم العربي تحت الحماية البريطانية. على المقلب الآخر، ثمّة المصالح الفرنسية القديمة في سورية، وقد أعطى رئيس الوزراء (البريطاني) كلمةً ناجزة بأن بريطانيا لن تبقى في سورية تحت أي ظرف. هذا سينطوي على خصومة مع فرنسا لا فكاك منها. لكن فيصل يفضل بريطانيا العظمى على فرنسا إن الحكم الفرنسي في سورية سيواجه بأكبر معارضة بل بسفك دماء من سواد الناس.

ومما يزيد الوضع تعقيدًا اتفاقية أبرمت مطلع تشرين الثاني ١٩١٨ بين البريطانيين والفرنسيين (... وبموجبها) يُبلغ الناس في الشرق أنه ستتم مراعاة رغباتهم في ترتيب مستقبلهم. ذات مردة في مجلس الأربعة (يضم بريطانيا وفرنسا والولايات المتحدة وإيطاليا)، حينما كانت القضية السورية موضع نزاع، اقترح الرئيس إيفاد لجنة لاستطلاع ما يريد الناس حقًّا. بدأ الأمر بسورية، لكن مجال البحث امتدّ ليشمل الشرق كله. كتب بلفور مذكّرة إلى رئيس الوزراء - وهو يعتقد أنها بلغت الرئيس (ویلسون) - یشر فیها إلی أنه بجب استبعاد فلسطین من تلك الشروط المرجعية، لأن القوى أبدت التزامها بالمشروع الصهيوني، والذي يستثنى حتمًا حق تقرير المصير العددي. لقد مثّلت فلسطين حالة فريدة – قال بلفور- فنحن لا نتعامل مع رغبات مجتمع قائم، ولكننا نسعى بإدراك تام إلى إعادة بناء مجتمع جديد، وحتمًا أغلبية عددية في المستقبل. لقد استعصى عليه تخيّل كيف يمكن للرئيس (ويلسون) أن يوفّق بين تقيّده بالصهيونية وعقيدة تقرير المصير، وسأل القاضي (برانديس) كيف، في رأيه، سيفعل الرئيس ذلك. ردّ القاضي بأن السيد بلفور أشار بالفعل إلى الحل، حين بيِّن أن التصوِّر الأساسي للصهيونية كوطن قومى لليهود كان بمثابة تشييد واضح لمستقبل مغزاه معالجة مشكلة عالمية، لا مجرّد ترتيب لمجتمع قائم. افترض السيّد بلفور أن هذا يجب أن يكون نهج الرئيس. ثم واصل عرض الصعوبات الكبيرة

77

<u>قطایا</u> اسائیتیة

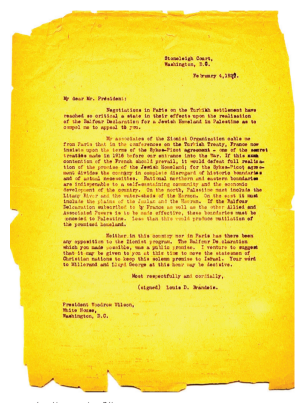
# رسالة برانديس إلى ويلسون واشنطن، ٤ شباط ١٩٢٠

سيدي الرئيس:

المفاوضات في باريس بشأن التسوية التركية (معاهدة سان ريمو) وصلت مرحلة حرجة للغاية من حيث الأثر الذي ستتركه على طريق تحقيق وعد بلفور بوطن يهودي في فلسطين، إلى الحدّ الذي يدفعنى لمناشدتك.

أرسل في زملائي في المنظمة الصهيونية من باريس أن فرنسا، خلل المؤتمرات الخاصة بالمعاهدة التركية، تصرعلى شروط اتفاقية سايكس بيكو (...) إذا ما كانت الغلبة لهذا الاحتجاج الفرنسي، فذلك من شأنه أن يُفشل الإحقاق التام لوعد الوطن اليهودي؛ لأن اتفاقية سايكس بيكو تقسّم البلاد بتغاض مطلق عن الحدود التاريخية والضرورات الفعلية. لا غنى عن الحدود الشمالية والشرقية المعقولة من أجل مجتمع مكتف ذاتيًا ونماء اقتصادي في البلاد. في الشمال، ينبغي أن تضم فلسطين نهر الليطاني ومستجمعات المياه في حرمون (جبل الشيخ). في الشرق، يجب أن تضم سهول الجولان وحوران. إذا أريد لوعد بلفور، الذي أيّدته فرنسا وسائر القوى الحليفة، أن يكون ساري المفعول، فلا بـدّ من التنازل عن هذه الحدود لفلسطين. أقلً من ذلك سيفضي إلى تشويه الوطن الموعود.

لا في هذا البلد، ولا في باريس، كان ثمّة معارضة للمشروع الصهيوني. وعد بلفور، الذي جعلتَه ممكنًا، كان وعدًا معلنًا. لا أتردد في القول إنه قد يكون في يدك الآن تحريك الساسة في الدول المسيحية للوفاء بهذا الوعد الغليظ لإسرائيل. كلمة منك إلى (رئيس الوزراء الفرنسي) ميلران و(رئيس الوزراء البريطاني) لويد جورج قد يكون لها أثر حاسم."



رسالة برانديس إلى ولسون.

التي تواجه بريطانيا العظمى الآن في السشرق، وسمّى منها الهياج في العالم الشرقي كله، الاضطراب المحدي، الإمبريالية العربية الجديدة، والعلاقات مع الفرنسيين. ثمّ هناك اتفاقية سايكس بيكو، التي ماتت، لكن حطامها ما زال يثقل الأرض.

أعرب القاضي عن أمله ألا يحدث، في أثناء غيابه، ما من شأنه أن يعقد تلبية الشروط الثلاثة التي وصفها على أنها جوهرية لتحقيق المشروع الصهيوني...

ردّ السيّد بلفور متفهّمًا طلب القاضي بشأن الحدود ومدى السيطرة على الأرض، وعدم اتخاذ أي إجراء بأي شكل يتعارض مع آرائه حتى عودته في عضون أربعة أو خمسة أسابيع...

ما من رجل دولة أكثر تعاطفًا من بلفور مع فلسفة الصهيونية وأهدافها الرئيسة كما طرحها السيد القاضي براندس، ولا أكثر حرصًا على توفير الظروف المناسبة في متناول مؤتمر السلام وبريطانيا العظمى لضمان تحقيق المشروع الصهيوني. "

#### الهوامش

- 1 Brandeis, L. D. (1975). Letters of Louis D. Brandeis, mr. Justice Brandeis. State University of New York Press, p 283.
- 2 RN Lebow, (Dec., 1968), Woodrow Wilson and the Balfour Declaration, the Journal of Modern History, (40) 4, p 501.
- 3 David Lloyd George, The truth about the Peace Treaties, London, 1938, vol. II, pp.
- 4 Barda, K. (2022, February). The First Zionist lobbyists in the U.S. cambridge engage. Retrieved July 14, 2022, from https://www.cambridge.org/engage/api-gateway/ coe/assets/orp/resource/item/61fd7e312168670de76bbf5a/original/the-firstzionist-lobbyists-in-the-u-s-louis-brandeis-and-stephen-waise-s-roles-in-thebalfour-declaration.pdf
- 5 Halpern, B. (1983). Brandeis and the origins of the balfour declaration. Studies in Zionism. 4(1), p 92.
- 6 Barda, Ibid.
- 7 Halpern, Idid, Pp 89-91.
- 8 Brada, Ibid.
- 9 Lebow, Ibid, p 507.
- 10 Brandeis, Ibid, p 293.
- 11 Woodward, E. L., Butler, R., & Orde, A. (1952). Documents on British foreign policy, 1919-1939. H.M.S.O. p 1276-1278.
- 12 Letter from Louis D. Brandeis to president woodrow wilson. Louis D. Brandeis. Retrieved July 14, 2022, from: https://www.brandeis.edu/library/archives/exhibits/ldb-100/zionism/letter2wilson.shtml
- 13 Woodward, E. L., Butler, R., & Orde, A., Ibid, p 634.

# من السيد غراهام إلى الإيرل كورزون باريس، ١٠ فيراير ١٩٢٠

سيّدي

لي شرفُ إبلاغ سيادتكم أنه بعد اجتماع مجلس السفراء هذا الصباح، الذي حضرته في غياب سفير جلالة الملك، تحدّث معى السفير الأميركى حول موضوع فلسطين.

يبدو أن السيد القاضي برانديس (...) كان على اتصال مع الرئيس ويلسون بشأن موضوع الحدود المستقبلية لفلسطين، وعلى أثر ذلك، أبرقت وزارة الخارجية إلى السيد والاس (السفير الأميركي) تعليمات بطرح المسألة أمام رئيس المجلس الفرنسي والسفير البريطاني لإعلام حكومة جلالته. الرسالة كانت أن الرئيس ويلسون يعتبر أن فلسطين يجب أن تكون ذات حدود معقولة في الشمال والشرق (نهر الليطاني، مستجمعات المياه في جبل الشيخ، ووادي حولون ويعلون (الجولان وحوران وفق الرسالة السابقة)، وأنه من المأمول ألا تنفذ الحكومتان الفرنسية والبريطانية اتفاقية سايكس بيكو على حساب إعلان بلفور بالنسية الفلسطين في المستقبل». "المساب إعلان المنسية بلفور بالنسية الفلسطين في المستقبل»."

# موشیه بهار وتسفی بن دور \*

# هل ثمة تاريخ لليهود العرب؟

#### مقدمة مدار

في كانون الأول ٢٠٢١، نشر بيان وقعه مئات المثقفين العرب بعنوان « رسالة مفتوحة إلى «معهد العالم العربي» في باريس: الثقافة ملح الأرض ولن نسمح باستخدامها لتطبيع الاضطهاد». ودعا البيان إلى مقاطعة المعرض الذي أقيم في معهد العالم العربي في باريس (Institute du Monde Arab) وتناول تاريخ اليهود وتراثهم في العالم العربي، حيث اعتبر الموقعون أنه يندرج ضمن محاولات التطبيع مع العالم العربي. وقد قدم موقعو البيان أسباباً وجيهة لهذه المقاطعة التي وردت في نص البيان مرفق كملحق في نهاية المقالة)، نفسه (البيان مرفق كملحق في نهاية المقالة)، خاصة وأن أحد أعضاء اللجنة المنظمة للمعرض

قد صرح بأن هذا النشاط يأتي بروح اتفاقات «أبراهام» مع بعض الدول العربية. إلا أن البيان وردود الفعل عليه أثارت مواضيع مهمة تتعلق بكيفية فهم موقع اليهود العرب الذين عاشوا في الدول العربية وعلاقتهم بالصهيونية وإسرائيل من جهة وطبيعة علاقتهم مع العالم العربي والمشروع القومي العربي برمته من جهة أخرى.

المقال الذي ننشره هنا هو رد من مثقفًين يهوديين - من أصول يهودية شرقية - معروفين بنقدهما للصهيونية الاستعمارية لكنهما أيضاً يعتقدان أن البيان (المرفق في الملحق) أثار ويثي أسئلة ومواضيع تستحق التفكير العميق والفهم المتجدد لطبيعة العلاقة بين يهود المشرق، والصهيونية والعالم العربي. عليه ومن باب إغناء النقاش ننشر هنا رد موشيه بهار وتسيفي بين دور على البيان.

<sup>\*</sup> كاتبــو المقــال هــم محــررو الكتــاب Thought: Writings on Identity, Politics and Culture, 1893–1958 (Brandeis University Press, 2013).

يمكننا قول إن عدد اليهود العرب الذين تبنوا الورقة صغير نسبيًا (نحو ستة منهم). يثير هذا تساؤلاً عن التمثيل اللائق في الورقة: في حين أن كاتبيها يعرّفون اليهود العرب على أنهم ضحايا (الصهيونية الأوروبية أو في وصفها الجديد، «الصهيونية العالمية») - فهم لا يسمعون صوتهم مباشرةً، بـل يتحدثون نيابة عنهم.

رد موشيه بهار وتسفي بن دور على المعرض الذي أقيم في معهد العالم العربي في باريس:

كما رفضنا دورنا التاريخي كـ "ضحايا العرب" الدني أوكلته إلينا الصهيونية، نرفض الانصياع لما يصفنا على أننا "ضحايا الصهيونية" ● صوت شرقي مستقل يرد على ورقة المثقفين العرب حول اليهود العرب في أعقاب المعرض في معهد العالم العربي في باريس.

افتتح في تشريان الثاني ٢٠٢١ في "معهد العالم العربي" في باريس معرض هو الأول من نوعه يتناول تاريخ اليهود العرب الثقافي وتراثهم، أثار المعرض خلافات حادة بين مجموعات دعت لمقاطعته وأخرى ردت على هذه النداءات. دفعت هذه الخلافات سيرورة مثيرة كان محورها العلني محاولة تبريار الدعوة إلى مقاطعة المعرض. كلما تطورت هذه المحاولات، بدأت تشمل مجموعة واسعة من الأسئلة المتعلقة باليهود العرب وتاريخهم ومكانتهم اليوم، موضحة أن الأسئلة المتعلقة باليهود العرب وتاريخهم ومكانتهم اليوم، موضحة بقضية النكبة الفلسطينية ومسألة "التطبيع" بين دولة إسرائيل وعدد متزايد من الدول العربية، وأنها متجسدة أساسًا في تجاهل قمع الشعب الفلسطيني وانتهاك حقوقه.

كانت ذروة هذه السيرورة ولادة ورقة وقع عليها كبار المثقفين في العالم العربي كشفت فشكً معينًا في كل ما يتعلق بمحور النقاش المخفي وسؤال واحد لا يتعلق بالحاضر، بل بالماضي: ما هو موقف النخب المثقفة العربية المعاصرة من تاريخ اليهود العرب الذي يسبق قيام دولة إسرائيل ومن تاريخ اليهود العرب الإسرائيلي الداخلي؟ وهو سؤال طالما كان مخفيًا عن الأنظار. في حين أن الأسئلة المتعلقة بقضية فلسطين واضحة تمامًا وترتبط ارتباطًا وثيقًا بالحاضر - فإن مسألة مكانة اليهود العرب والشرقيين وثقافتهم لا تقتصر على تاريخ فلسطين بين النهر والبحر، بل إنها متعلقة بتاريخ الشرق الأوسط المهدد الشامل المحدل الشامل

حول المعرض في باريس، ونود التعليق عليه هنا.

نود أن نبدأ المقال بتصريح: لن نتطرق في هذا المقال للمعرض نفسه، ولن نتناول ما إذا كان يجب مقاطعته أم لا، ولن نتناول السؤال عما إذا كان يعتبر "تطبيعًا" أم لا. نود أن نتناول في مقالنا أن الورقة التي كتبت في أعقاب الدعوة لمقاطعة المعرض - ورقة ذات أهمية حاسمة بنظرنا. ينتمى مئات الموقعات والموقعين على الورقة للنخبة الفكرية والثقافية العربية ممن يعملون في الشرق الأوسط و/ أو أوروبا وأمريكا. سبق وتعاونا في الماضي مع بعض من كاتبات وكاتبى الورقة وموقعاتها وموقعيها، ونأمل أن يستمر ذلك في المستقبل بالطبع. بل أكثر من ذلك، قام العديد من الموقعات والموقعين على الورقة بذلك بسبب قربهم/ن وإدراكهم/ن لتاريخ اليهود العرب الذي شـمل نحـو ٧٥٠ ألـف شـخص حتـى أوائـل الخمسينيات من القرن الماضي، ويشمل اليوم حياة ملايين الشرقيين وأبنائهم. لم يكن التجاهل هو ما ولد هذه الورقة، بل العكس: وعلى عميق وحميم لا يسعنا، كشرقيين، سوى الاعتزاز به. غالبًا ما يؤكد نشطاء حركة المقاطعة ("من الداخل" أيضًا) أنها لا تعارض إمكانية الحوار، بل على العكس تمامًا: أن لديها القدرة على خلق "مجالات حوار جديدة". إذا كان هذا هو الأمر بالفعل، نفهم أن ورقة المثقفين/ات العرب هي بمثابة دعوة لحوار شرقى-عربي خال من أي وساطة أوروبية (يهودية أو غير يهودية).



صورة رقم (١): بوستر معرض «يهود الشرق» في باريس.

«نعلن، منذ عقود، عن معارضتنا للمحاولة الصهيونية لفرض نمط التجربة التاريخية ليهود أوروبا والعالم المسيحي على يهود الشرق الأوسط بشكل متسرع ومتذرع. نعيد التأكيد على أن من الممنوع منعًا باتًا اختزال تاريخ اليهود الشرقيين لتاريخ من الاضطهاد. هذه ليست هي الحقيقة الكاملة، ليس هذا وحسب، بل من الواضح لنا أيضًا أن دولة إسرائيل تستخدم هذا التاريخ الدعائي السخيف والمخزي لتبرير النكبة والأذى المستمر للشعب الفلسطيني».

ما معنى الورقة التي نشير إليها هنا إذًا؟ فهي ليست ثمرة بحث تاريخي متعمق ولا تحاول أن تظهر نفسها على أنها كذلك. لكنها بمثابة محاولة لصياغة موقف عربي مهيمن في ما يتعلق باليهود العرب وعلاقاتهم الشخصية والجماعية. ولحت الورقة بداية في سياق توسيع علاقات الشرقيين واليهود العرب، بما في ذلك الموسيقية نيطع الكيام وفرقتها (الدولية)، مع أخواتهم وإخوانهم في الكيام وفرقتها (الدولية)، مع أخواته وإخوانهم في كاتبات وكاتبي الورقة شعروا بالحاجة إلى صياغة نوع من الحكم، أو العقيدة، في ما يتعلق بالتاريخ الثقافي والاجتماعي والسياسي لليهود العرب. ليس من المبالغ به القول، بهذا المعنى، إن لهذه الورقة أهمية تاريخية: لسنا على دراية بأي محاولة عربية جماعية سابقة لمثل الخصوص، وربما قبل القرن الحادي والعشرين، على وجه الخصوص، وربما قبل ذلك حتى.

تتناول الورقة حياة ملايين اليهود الذين يعيشون في جميع أنصاء العالم وقد نُصْرت باللغات العربية والفرنسية والإنجليزية، لكن ليس بالعبرية، وهي لغة الغالبية العظمي من اليهود العرب وأحفادهم الشرقيين اليــوم. يأتــى الســؤال هنــا عمــا إذا كان واضعــو الورقــة يؤمنون بتواجد حيز لإدارة أي حوار مباشر مع اليهود العرب (خارج الجامعات والمعاهد والمتاحف) الذين أدى بهم تطورهم التاريخي إلى بناء حياتهم المادية في فلسطين/ إسرائيل. يمكننا قول إن عدد اليهود العرب الذين تبنوا الورقة صغير نسبيًا (نحو ستة منهم). يثير هذا تساؤلاً عن التمثيل اللائق في الورقة: في حين أن كاتبيها يعرّفون اليهود العرب على أنهم ضحايا (الصهيونية الأوروبية أو في وصفها الجديد، "الصهيونية العالمية") - فهم لا يسمعون صوتهم مباشرةً، بل يتحدثون نيابة عنهم. عندما صاغ إدوارد سعيد عبارة «الإذن بسرد الرواية» ، (Permission to Narrate) في العام ١٩٨٤، لـم يكن يقصد أن

تستبعد أطروحته منها - ومن من تشمله - يهود آسيا وأفريقيا. نسعى لذلك للتفكير في ومعارضة ادعاء الورقة تمثيل اليهود الشرقيين، وهو ما نقوم به بالضبط في ما يتعلق بتمثيل الشرقيين من قبل الأشكناز، أو في ما يتعلق بتمثيل الفلسطينين من قبل الإسرائيليين أو النساء من قبل الرجال. ما تدعي هذه الورقة القيام به غير لائق في نظرنا، حتى لولم يكن من الصعب فهم المقاصد السياسية من ورائه.

### المبالغة بقوة الصهيونية الأشكنازية

بالنسبة لمحتوى الورقة، نود التطرق إلى فقرة واحدة منها قد تكون الأكثر مركزية فيها:

إسرائيل، بالتنسيق مع الحركة الصهيونية العالمية، لم تكتف بتهجير معظم الشعب الفلسطيني الأصلاني واستعمار أرضه وأجزاء من تراثه وثقافته العربية، بل أيضاً استحوذت على المُكوّن اليهودي في الثقافة العربية فحاولت صَهْينَتْه وأَسْرَلَته، تمهيدًا لانتزاعه من جدوره الأصيلة وتوظيفه لخدمة مشروعها الاستعماري في المنطقة. إن ثقافة اليهود العرب هي جزء أصيل من الثقافة العربية، وعملية فصلها عن جذورها هي محاولة لتدمير جزء من التاريخ العربي والذاكرة العربية.

من المفارقة إلى حد ما أن هذه الفقرة، في بنيتها والمنطق المتجسد فيها، تذكرنا ب"الأحكام التاريخية" التي أصدرتها دولة إسرائيل الصهيونية على مر السنين في سعيها للاستحواذ على تاريخ اليهود العرب وتمثيلهم في العالم. للتذكير: اعتادت إسرائيل اختزال تاريخ اليهود العرب إلى مستويين: أحدهما يسلط الضوء على "شوق اليهود العرب إلى صهيون" والآخر يسلط الضوء على الاضطهاد العرب إلى صهيون" والآخر يسلط الضوء على الاضطهاد الني تعرضوا له في أوطانهم، خاصة في السنوات بين نشر تقرير لجنة بيل في العام ١٩٣٧ وترحيلهم (خاصة في خمسينيات القرن الماضي). يمحو هذا النهج الصهيوني، في

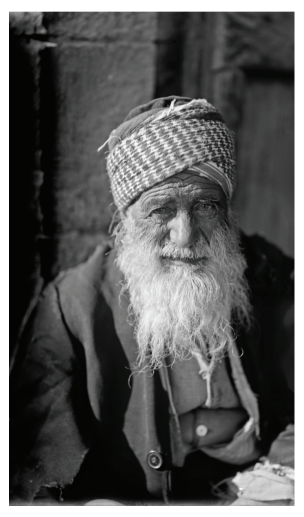
كلتا الحالتين، التاريخ متعدد الأبعاد لجميع يهود الشرق الأوسط، ويجعل منه أمرًا سطحيًا يستغله لبناء سردية مبتذلة، مجندة ومبسطة ومهينة، لأهداف سياسية دعائية محض. كانت ذروة هذه العملية الإسرائيلية/ الصهيونية ظهور خطاب "النكبة اليهودية"، الذي يتمثل هدفه الديماغوجي والوحشي بخلق تناسق (وهمي) بين النكبة الفلسطينية ونتائجها الدائمة من جهة، واليهود العرب الذين تعرّفهم الصهيونية كلاجئين، من جهة أخرى.

هاجمنا، كشرقيات وشرقيين، هذا الخطاب منذ العام ١٩٩٧ على الأقل، حيث كشفنا منذئذ، بشكل منهجي ومستمر وعلني، في الكتابة وفي وسائل الإعلام، الإنكار الذي يعتمد عليه هذا الخطاب. ٧

ومع ذلك، يجدر بنا التوضيح مرة أخرى: نرفض بشكل قاطع المحاولة الحمقاء لتعميق فرضية "التبادل السكاني" بين اليهود العرب واللاجئين الفلسطينيين (التي حاول عدد من المفكرين الصهاينة الترويج لها منذ الأربعينيات). لهذا السبب بالذات، نتماهى مع الأسباب التي دفعت بكاتبي الفقرة المقتبسة عن الورقة أعلاه، لأننا من أوائل الشرقيين الذين انتقدوا هذه السردية بشكل متعمق ومفصل ومنهجي منذ نحو ثلاثة عقود. في الوقت نفسه، ليس هناك طريقة سوى قول هذا بصراحة مباشرة: في ادعاءهم المتهور إلى حد ما لتمثيل تاريخهم المعالم وللهود العرب، يرسم الكتاب والموقعون على الورقة صورة مطابقة جدًا للصورة التي رسمتها دولة إسرائيل في ما يتعلق بتاريخ اليهود العرب.

كرّس الناقدون الشرقيون سنوات عديدة للبحث والنشاط الاجتماعي- السياسي لإضعاف الحجج الصهيونية. شاركنا بهذا النشاط انطلاقاً من حساسيتنا تجاه عدم الدقة التاريخية ومن باب فهام أن "الهولوكوست" والنكبة" الذي يدور حولهما النقاش بين الصهاينة والعرب يحجبان المسألة الشرقية. أقدم العشرات من الشرقيين مؤخرًا "عريضة شرقية" للمحكمة العليا ضد قانون الجنسية، وهاي التماس انضموا به لأكبر المنظمات الفلسطينية في إسرائيل. أطالما ادعى الشرقيون المستقلون أنه على الرغم من أن "التوق الديني والثقافي إلى صهيون" كان بالفعل جزءًا لا يتجزأ من طقوس اليهود العرب منذ الأسر البابلي في القرن السادس قبل المياد، فإن معظمهم كانوا مع ذلك غير مبالين بالصهيونية الأوروبية، في أحسان الأحوال ومعاديان الها، في أسوأ الأحوال. في الوقات نفسه، سلط عمل الشرقيين السياسي والبحثى الضوء على نفسه، سلط عمل الشرقيين السياسي والبحثى الضوء على

مستوى اندماج اليهود العرب العالي في الحياة الاقتصادية والسياسية والثقافية في بلدان منشأهم التي عاشوا فيها حياتهم كمجتمع أقلية صغيرة وعتيقة. نعلن، منذ عقود، عن معارضتنا للمحاولة الصهيونية لفرض نمط التجربة التاريخية ليهود أوروبا والعالم المسيحي على يهود الشرق الأوسط بشكل متسرع ومتذرع. نعيد التأكيد على أن من المنوع منعًا باتًا اختزال تاريخ اليهود الشرقيين لتاريخ من الاضطهاد. هذه ليست هي الحقيقة الكاملة، ليس هذا وحسب، بل من الواضح لنا أيضًا أن دولة إسرائيل تستخدم هذا التاريخ الدعائي السخيف والمخزي لتبرير للنكبة والأذى المستمر للشعب الفلسطيني.



صورة رقم (۲): یهودي من الیمن (۱۸۹۸-۱۹۱۶)، تصویر مجموعة ماتسون Matson photograph collection, Library of Congress

مع ذلك، لا يمكن ترجمة المعارضة الصارمة للاستخدام الصهيوني لهذا التاريخ إلى تجاهل حقيقة بسيطة للغاية:

أدى الهجوم على اليهود العرب، في سياق مناخ معاد متزايد، في النهاية إلى تعاون مباشر بين الحكومات والنخب العربية ودولة إسرائيل الفتية. الطرفان مسؤولان معًا عن الرقصة السياسية لإفراغ العالم العربي من الأقليات اليهودية.

الاضطهاد العنيف، بما في ذلك الاغتصاب والقتل والمذابح الني تعرض له اليهود في الدول العربية هو جزء من تاريخهم. الدول العربية مسؤولة، على المستوى الحكومي والاجتماعي، عن هذه الظواهر، سواء قبل ظه ور الصهيونية الأوروبية أو بعد دخولها لفلسطين العثمانية. مثلما لدينا التزام تاريخي بدحض السردية الصهيونية عن صهيونية اليهود العرب "الطبيعية"، نحن مســؤولون عـن تذكـر المضطهديـن في الــدول العربيــة. نــود أن نؤكد أن المعارضة الحازمة للعنصرية الصهيونية تجاه غير الأوروبيين (اليهود وغير اليهود) - وكذلك معارضتنا لمحاولة إسرائيل فرض التاريخ المبتذل على اليهود العرب - هي الأساس لالتزامنا بتعزيز موقف ضد الصهيونية. يعنى هذا الموقف أن نتذكر ونتحدث بصدق، بلا تراجع أو التفافات، عن الفصول العنصرية في التاريخ العربي الحديث نفسه، وليس في الصهيونية فقط. اليسار العربي المناهض للعنصرية ملتزم، بفهمنا له، بالقيام بالسيء نفســه في أي وقــت وفي أي مــكان وفي أي ورقــة.

حدثت المضايقات والعنف ضد الأقلية اليهودية بدرجات متفاوتة في تسع دول عربية، قبل إنشاء دولة إسرائيل وبعده. نذكر، مثلًا، الاعتداءات الجسدية والنفسية وعلى الممتلكات التي حدثت في أوائل القرن العشرين في تازة وفاس (التريتل)، والفرهود (١٩٤١) وطرد يهود العراق (في عهد نوري السعيد وسيطرة حزب الاستقلال على المجتمع)، بعد نصو عشر سنوات، وطرد يهود اليمن في العام ١٩٤٩، (تحت حكم الإمام أحمد بن يحيى الاستبدادي) ويهود مصر في العام ١٩٥٦ (في عهد جمال عبد الناصر). من المهم تقليل احتمالية فقدان الذاكرة الجماعي في ما يتعلق بأحداث تدمير الممتلكات والمضايقات والإساءة وقتل أبناء الأقلية اليهودية التي حدثت منذ ثلاثينيات القرن الماضي في الدار البيضاء وبغداد والبصرة وعدن وحلب والقاهرة والإسكندرية وطرابلس (الشرق) أو طرابلس (الغرب) وقسطنطين وجدة وجرادة والمنامة. من المهم أيضًا أن نتذكر أن الأقليات الأخرى - نذكر هنا

أشــوريي العــراق فقــط - عانــت مــن المضايقــات أيضًـــا.

ما يميز حالة الأقلية اليهودية في هذا السياق مقارنة بالأخرى هي مسألة الصهيونية في فلسطين (ليس هناك صهيونية أشورية، مارونية، إلىخ) صهيونية الشورية، مارونية، إلىخ وتأثيرها الحاسم على كيفية التذكر، أو الكتابة، الجماعية لهذه الفصول في تاريخ المنطقة. اتهمت الأقلية اليهودية في الكثير من الأحيان بكونها "طابوراً خامساً" صهيونياً. كان هذا إدراكًا خاصًا لنمط اجتماعي سياسي عام يُعرَّف بأنه شياق مناخ معاد متزايد، في النهاية إلى تعاون مباشر بين الحكومات والنخب العربية ودولة إسرائيل الفتية.

الطرفان مسؤولان معًا عن الرقصة السياسية لإفراغ العالم العربي من الأقليات اليهودية. تلعب الديناميكيات الاجتماعية السياسية الداخلية في المجتمع العربي، بالإضافة إلى تبلور القومية العربية الملموس، دورًا مهمًا وحاسمًا في عملية تحويل ثلثين من كافة اليهود العرب إلى إسرائيليين (مثل نيطع الكيام)، وهي عملية بدأت في العام ١٩٤٩، عندما نقل اليهود اليمنيون بشكل جماعي على متن طائرات إلى تل أبيب (مقابل فدية). من المنصف أخلاقيًا أن نتذكر أن قطاعات كبيرة من المجتمعات العربية كانت غير مبالية بتاتًا بخروج اليهود، وكثيرون منهم لم يحزنوا على فقدانهم ممتلكاتهم الخاصة والعامة. هذه اللامبالاة (رغم حقيقة أن الماضي اليهودي ظل حاضرًا-غائبًا في الحاضر العربي لعقود بعد رحيل اليهود) ميزت العالم العربي بأكمله حتى مؤخرًا. قدم مؤرخون نقديون في العراق والمغرب ومصر، في السنوات الأخيرة، على سبيل المثال، وجهات نظرهم حول موضوع الماضي اليهودي العربي وأهميت بالطريقة التحليلية المطلوبة. إذًا هي ليست مجرد مسألة "التطبيع" المعاصرة.

أين المشكلة إذًا؟ تكمن المشكلة في أن أيًا من هذه العناصر الحاسمة في التاريخ العربي ("ما قبل إسرائيل") لليهود العرب لم ينجح في شق طريقها إلى الورقة التي كتبها المثقفون العرب عن اليهود العرب والمعرض (ربما

.الادعاءالقائل إن الصهيونية الأوروبية هي وحدها المسؤولة عن سحق الأقليات اليهودية في تسع دول عربية ليس متحيزة سياسيًا وأيديولوجيًا فحسب، بل هي تتعارض مع التأريخ الشرقي النقدي - بما في ذلك التأريخ الشرقي الذي يتطور من الناحية التحليلية في السنوات الأخيرة في البلدان العربية حيث عاشت أكبر التجمعات اليهودية. هذه مبالغة في القوة المطلقة (المزعومة) لعامل تاريخي واحد (الصهيونية الأشكنازية) تتجاهل نتيجتها عوامل.

الأول على الإطلاق في العالم الغربي) عن تاريخهم. الادعاء القائل إن الصهيونية الأوروبية هي وحدها المسؤولة عن سحق الأقليات اليهودية في تسع دول عربية ليس متحيزة سياسيًا وأيديولوجيًا فحسب، بل هي تتعارض مع التأريخ الشرقي النقدي - بما في ذلك التأريخ الشرقي النأريخ الشرقي النقدية في السنوات الأخيرة في البلدان العربية حيث عاشت أكبر التجمعات اليهودية. البلدان العربية في القوة المطلقة (المزعومة) لعامل تاريخي واحد (الصهيونية الأشكنازية) تتجاهل نتيجتها عوامل أخرى (في المجتمع والقومية العربية في مختلف البلدان) مسؤوليتها. بهذا المعنى، تميل الورقة المناهضة للمعرض الى رسم صورة طبق الأصل عن مفهوم "سرقة التاريخ" فعل وتأريخ المحي الصهيوني الأشكنازي تجاه اليهود العرب."

بدأ الشرقيون والشرقيات الشبان والشابات في السنوات العشريات الماضية دفع عملية تجديد ثقافتهم/ن اليهودية العربية. يعرف المزيد من الشباب والشابات أنفسهم بشكل حازم على أنهم/ن شرقيات/ون و/أو يهود عرب. بشكل حازم على أنهم/ن شرقيات/ون و/أو يهود عرب. تخلق هذه الخطوة المثيرة المعارضة إبان عقود من الأيديولوجية الصهيونية التي سعت إلى استئصال العروبة من هؤلاء الشباب وذويهم. تؤدي هذه العملية بطبيعة الحال إلى رغبة الشرقيين بالتواصل مع العرب غير اليهود في بلدانهم الأصلية. يحدث كل هذا حتى لو لم يكن في بلدانهم الأصلية. يحدث كل هذا حتى لو لم يكن على المستوى السياسي في ما يتعلق بالشعب الفلسطيني على المستوى السياسي في ما يتعلق بالشعب الفلسطيني واستمرار قمعه. تبذل دولة إسرائيل وممثلوها ومؤيدوها

في العالم (مثل منظمة الدعاية الصهيونية الأشكنازية JIMENA) جهوداً كبيرة لإحباط تسييس عملية التقارب العربي الشرقي في خدمة أهداف الحكومات الإسرائيلية الرسمة.

منحت الحركة الصهيونية الأوروبية للشرقيين دوراً تاريخياً واحداً: أن يكونوا ضحايا العرب. ورقة المعرض في باريس تعطينا دوراً تاريخياً مشابهاً: أن نكون ضحايا للصهيونية. ومع ذلك، فإن التطورات الإجمالية التي يمكننا وصفها باختصار هنا تتطلب منا أن نعلن بوضوح: اليهود العرب في القرن الحادي والعشرين يرفضون أن يكونوا يهوداً وفقاً للشروط التي فرضتها عليهم الصهيونية الأشكنازية ويرفضون أن يكونوا عرباً وفقاً للا تخصصهم بها مجموعة الموقعين على الورقة، عن قصد أو عن غير قصد.

صرح مفكرون فلسطينيون، مثل إدوارد سعيد وعزمي بشارة منذ التسعينيات بأن "المسألة اليهودية" في أوروبا في القرن التاسع عشر أصبحت "مسألة فلسطين" في القرن العشريين. لكن هذه معادلة ناقصة يكشف النقاش الحالي حول المعرض في باريس نقصها: لم تصبح المسألة اليهودية الأوروبية مجرد قضية فلسطينية؛ بل أصبحت مسألة يهود الشرق الأوسط العربي أيضًا. من المهم لذلك أن نتحدث جميعنا، بنات الشرق الأوسط وأبناؤه، عن مسألة اليهود العرب قبل عام ١٩٤٨ وبعده في حوار مباشر وعادل وشجاع ومتعمق. يجسد المعرض الرائد في باريس نقطة انطلاق ما لمثل هذا النقاش الحواري. ربما باريس نقطة انطلاق ما لمثل هذا النقاش الحواري. ربما حان الوقت لإجراء "نقاش بين المؤرخين" - عن مسألة اللهرقيين هذه المرة.

#### الملحق:

نـص البيان الموقع من مئات المثقفين العرب رفضاً للمعرض الذي أقامه «معهد العالم العربي» في باريس

# رسالة مفتوحة إلى «معهد العالم العربي» في باريس الثقافة ملح الأرض ولن نسمح باستخدامها لتطبيع الاضطهاد

7/17/7.71

نحن الموقعين/ات أدناه، مثقفين/ات وفنانين/ات من العالم العربي، نطالب «معهد العالم العربي» في باريس بالتراجع عن الإشارات التي أرسلها من خلال تظاهرتيه «أرابوفولين» و»يهود الشرق»، والتي تشير إلى منحى تطبيعي، أي محاولة تمرير عملية فرض إسرائيل كدولة طبيعية في المنطقة رغم أن نظام الاستعمار-الاستيطاني والأبارتهايد هو أبعد ما يكون عن الطبيعي، للتذكير، أدانت منظمة «هيومان رايتس واتش» إسرائيل كدولة أبارتهايد في تقريرها المنشور هذا العام، وكذلك فعلت منظمة «بيتسيلم»، أهم منظمة حقوق إنسان إسرائيلية. ربما كان تصريح رئيس المعهد، بداية هذا العام، الذي رحّب فيه باتفاقات «أبراهام» مؤشّراً على بداية تبنّي رحّب فيه باتفاقات «أبراهام» تطبيعي. فهذه الاتفاقيات، «معهد العالم العربي» لنهم تطليعي. فهذه الاتفاقيات، التي تجاهلت حقوق الشعب الفلسطيني، فرضتها الإدارة

ثم جاءت التصريحات الخطيرة لدينيس تشاربت، أحد أعضاء اللجنة العلمية القائمة على معرض «يهود الشرق» في المعهد، لتكشف عن تعاون مع مؤسسات إسرائيلية غارقة في التواطؤ في الاستحواذ على الثقافة العربية الفلسطينية والمكون اليهودي للثقافة العربية عموماً وعن نيّة واضحة لفرض إسرائيل كأمر واقع و»طبيعي» ضمن

العنصريّة للرئيس الأميركي السابق دونالد ترامب بين

أنظمة عربية غير منتخبة أو استبدادية من جهة ونظام

الاستعمار الإسرائيلي من جهة أخرى.

برامج المعهد. فتشاربت تفاضر قائلاً: «من المكن القول إن هذا المعرض هو الثمرة الأولى لـ 'اتفاقيات أبراهام'، وهذا يبدأ من خلال التطبيع. ... لن تنطبق السماء على الأرض إذا أقمنا تعاوناً مع إسرائيل».

إن «معهد العالم العربي»، الذي لعب دورًا كبيرًا في احتضان الثقافة العربية والتعريف بها، يضون رسالته الفكريـة مـن خـلال تبنيّـه لهـذا التوجّـه التطبيعـيّ، الـذي يُعدّ من أسوأ أشكال التوظيف السياسيّ القسريّ وغير الأخلاقي للفنّ كأداة لشرعنة الاستعمار والاضطهاد. كما يخون الأمانة العلمية والأخلاقية من خلال الخلط المتعمّد بين اليهود العرب ويهود المشرق من جهة وإسرائيل كنظام استعمار وأبارتهايد من جهة أخرى. فإسرائيل، بالتنسيق مع الحركة الصهيونية العالمية، لم تكتفِ بتهجير معظم الشعب الفلسطيني الأصلاني واستعمار أرضـ وأجـزاء مـن تراثـ وثقافت العربيـة، بـل أيضـاً استحوذت على المُكوّن اليهودي في الثقافة العربية فحاولت صَهْيَنَتْ وأَسْرَلَت ، تمهيدًا لانتزاع من جدوره الأصيلة وتوظيف لخدمة مشروعها الاستعماري في المنطقة. إن ثقافة اليهود العرب هي جزء أصيل من الثقافة العربية، وعملية فصلها عن جذورها هي محاولة لتدمير جزء من التاريخ العربي والذاكرة العربية.

إن استمرار هذا النهج التطبيعي سيُفقد المعهد ليس فقط المثقفين/ان والفنّانين/ات الذين استضاف نتاجهم الثقافي الإبداعي على مدى عقود، بل أيضاً الجمهور العربى عموماً.

ربما لـم تسـقط السـماء عـلى الأرض بسـبب هـذا التوجّه التطبيعـيّ المُـدان، إذ تدعم بعض الأنظمة العربية الاستبدادية هـذا التوجّه في المعهد وتموّله. لكن الثقافة هـي ملح الأرض، ولـن نسـمح لأحـد بـأن يسـتخدم منتوجَنا الثقافي لخدمة أجندة تطبيعية تقـوّض مسـيرة الشـعب الفلسطيني ومعـه كل شـعوب المنطقـة العربيـة وأحـرار العالـم نحـو العدالـة والحريـة وتقريـر المصـير. إن هـذه المسـيرة التحرّريـة، المتجـذرة في الأرض، هـى أفـق الثقافة.

#### الهوامش

انظراي النقد على هذا الخطاب باللغة العبرية على الروابط https://bit.ly/3aCSNUX أو https://bit.ly/3RtSDji. واللغة العربية على الرابط https://bit.ly/3caeQ5E وبالإنجليزية على الروابط https://bit.ly/3RsClrl أو https://bit.ly/3cbpERh أو https://bit.ly/3cbpERh

bit.ly/3nYUNtN

- Moshe Behar, "What's in a Name? Socio-Terminological Formations 8 and the Case for 'Arabized-Jews,'" Social Identities 15, no. 6 (November 2009): 747–71, doi:10.1080/13504630903372488.
- ٩ أنظـر/ي نـص العريضـة عـلى الرابـط التـالي: -https://mizrahina / tionlaw.com/
- ۱۰ انظـر/ي الرابـط التــالي: https://owl.excelsior.edu/argument-and-critical-thinking/logical-fallacies/logical-fallacies-guilt-by-association/
- 11 Ella Shohat, "Sephardim in Israel: Zionism from the Standpoint of Its Jewish Victims," Social Text, no. 191 :(1988) 20/, doi:10.2307466176/.

- ا انظر/ي معرض «يهود الشرق»، على الرابط التالي: .https://www. imarabe.org/en/expositions/juifs-d-orient
- لاطلاع على النص الكامل للورقة، راجع/ي الرابط التالي: https://bit.ly/3RtRIVu
- ۳ انظر/ي مقالة موشيه باهار "Time to meet Mizrahit" المنشورة على موقع أكاديميا: https://bit.ly/3ALxIIO
- 4 Edward Said, "Permission to Narrate," Journal of Palestine Studies 13, no. 3 (April 1, 1984): 27–48, doi:10.2307/2536688.
- ه للاطلاع على النص الكامل للورقة، راجع lي الرابط التالي: https://bit.ly/3RtRIVu
- 6 Mosheh Behar, "Is the Mizrahi Question relevant to the future of the entire Middle East?", in News From Within, Vol. 8, No, 1 (1997). See:  $https://www.academia.edu/33553218/\_Is\_the\_Mizrahi\_Question\_relevant\_to\_the\_future\_of\_the\_entire\_Middle\_East\_NfW\_Jan\_1997\_$

# نوغا وولف \*

# قطع الرابط التاريخي: تداعيات الفصل بين تعليم حقوق الإنسان وتعليم الهولوكوست

#### تمهيد

لطالما عكس الخطاب الإسرائياي نزعة لترسيخ ذكرى الهولوكوست، من منظور خاص. ينطوي هذا المنظور على تركيز غير متكافئ لمعاناة الشعب اليهودي، واستبعاد أي اعتبار لمعاناة الشعوب الأخرى، وخاصة الفلسطينين. تؤكد هذه المقالة، على أن هذا النهج يؤدي إلى فصل مصطنع بين الهولوكوست وقضية أساسية تعتبر جزءًا لا يتجزأ من التطور التاريخي للهولوكوست: وهي انتهاك حقوق الإنسان. لم يكن من المكن حدوث الهولوكوست لحولا الموافقة على انتهاك حقوق الإنسان ووجود تبرير للهذا الانتهاك. في الواقع، الهولوكوست ما هي إلا مظهر

متطرف من مظاهر انتهاك حقوق الإنسان. يسلط هذا المقال الضوء، على أن الاتجاه الإسرائيا الذي ظهر في العقد الماضي، القاضي بفصل الهولوكوست، عن تدريس حقوق الإنسان، قد تم تبريره في الأدبيات الأكاديمية الصادرة في أماكن مختلفة من العالم. لكن في حين أدى فصل مفهوم حقوق الإنسان، عن دراسة الهولوكوست في إسرائيل، إلى اللامبالاة بشأن انتهاك حقوق الفلسطينين، ومن وبالتالي إلى استمرار الصراع الإسرائيا الفلسطيني، فمن المفارقة الآن أن هذه الصراعات والانتهاكات لحقوق الفلسطينين، حمل الفلسطينين، جعلت من الصعب على أولئك الذين هم خارج إسرائيل، الكتابة عن الهولوكوست في سياق حقوق الإنسان. تفترض هذه المقالة أن قطع الصلة التاريخية بين الهولوكوست وانتهاكات حقوق الإنسان، التي سبقت عمليات القتل الجماعي لليهود، يحرم الطلاب من القدرة على فهم الإمكانات القمعية المدمرة اللانظمة السياسية على فهم الإمكانات القمعية المدمرة اللانظمة السياسية

نوجا وولف باحث مستقلة تُدرِّس في كلية الدراسات الأكاديمية، أور يهودا في إسرائيل. نُشرت مقالاتها ومراجعات كتبها في مجلات أكاديمية مختلف مثل Journal of Political Ideologies (2015), German أكاديمية مختلف مثل Politics and Society (2014), Yad Vashem Studies (2013), Zion (2013), and (Yalkut Moreshet le-Kheker ha-Shoah ve-ha-Antishemiyut (2012)

الحديثة وللبشر، الذين يتصرفون ويعيشون ضمنها. وفي الوقت نفسه، فإن هذا الاتجاه التربوي يجعلهم جاهلين بآلية تبلور أهم إنجاز تحرري في العصر الحديث: الإعلان العالمي لحقوق الإنسان (UDHR).

يخلص المقال إلى أنه من الضروري إجراء دراسة كيفية حول تأثير الأسلوب المتبع في تعليم الهولوكوست في إسرائيل، على تصور الإسرائيليين للآخر، وخاصة الفلسطيني. كما توصي المقالة بدراسة مدى تأثير النبرة المتبعة في الأدبيات حول الصراع الإسرائيلي - الفلسطيني، على الفصل بين تعليم الهولوكوست وحقوق الإنسان خارج إسرائيل أيضًا.

#### مقدمة

"ما هي الهولوكوست؟»: ماذا تعني في الوقت الحاضر، ماذا أصبحت الهولوكوست، وما هي الوظيفة الاجتماعية والثقافية لما تبقى منها في الذاكرة الجماعية المعاصرة؟. [...] في النهاية، فإن معظم التاريخ، يُنسى بشكل أو بآخر، يمحى من الذاكرة، وما يتبقى في «الشريعة التاريخية» لا يعتمد بشكل أساسي على كمية الوثائق التاريخية المتاحة للنا.

تظهر هذه السطور في مقدمة مقال لموشيه زيمرمان (Moshe Zimmermann)، بعنوان «ما هي الهولوكوست؟» (١٠١٤). إن الفصل بين علم أصول تدريس الهولوكوست عن التعليم حول انتهاكات حقوق الإنسان، الذي يعد عنصرًا لا يتجزأ من تاريخ الهولوكوست نفسه، ما هو إلا مثال على الهوة بين «ما حدث بالفعل» والطريقة التي يُسرد بها التاريخ، سعيًا وراء الأهداف الجماعية لبناء الأمة. ينتقد هذا المقال استغلال الهولوكوست واستخدامه كوسيلة لبناء تضامن خاص بين اليهود في إسرائيل، وفي الوقت نفسه كأداة ضد التضامن مع البشر إسرائيل، وفي الوقت نفسه كأداة ضد التضامن مع البشر على التحوي مع المرائيل. ويشدد على أن هذا الميل إلى التخصيص، ينطوي على محاولة لإعادة تشكيل الوعي اتجاه الهولوكوست من خلال محو الفكرة والعملية التي جعلت الهولوكوست ممن خمكانا محو السماح بانتهاك حقوق الإنسان.

سيتم عرض الخطاب الإسرائياي حول تمثيا الهولوكوست، وتأثيره على العقلية الإسرائيلية، من خلال استعراض الجدل الدائر في الساحتين الأكاديمية والصحافية في إسرائيا. كما ستتضح النظرة الفوقية الإسرائيلية للفلسطينيين، من خلال عرض مقاطع من تقرير مراقب

الدولة (٢٠١٦) ودراسات إمبيريقية أخرى. كذلك سنحلل الاتجاه الحالي لفصل تعليم الهولوكوست عن حقوق الإنسان، خارج إسرائيل، والأساس المنطقي الذي يكمن خلفه، من خلال مراجعة الأدبيات العلمية المنجزة، في العقد الماضي.

يشكل الربط التاريخي بين الهولوكوست وحقوق الإنسان أساسًا نظريًا، ويتم التعبير عنه من الناحية التربوية من خلال الربط بين دراسات الهولوكوست والدراسات المتعلقة بحقوق الإنسان.

لقد شكلت الهولوكوست الدافع الرئيس لاعتماد الإعلان العالمي لحقوق الإنسان بالإجماع، من قبل الجمعية العامة للأمم المتحدة في العام ١٩٤٨. وذُكرت العلاقة بين الهولوكوست والإعلان العالمي لحقوق الإنسان بشكل صريح في «مقدمة الإعلان العالمي لحقوق الإنسان» على موقع الأمم المتحدة على الإنترنت:

«عـزرت أهـوال الحـرب العالميـة الثانيـة مطالـب الشـعوب الدوليـة في أوائـل القـرن العشريـن، لوضـع قانـون عالمـي لحقـوق الإنسـان مـن شـأنه أن يُلـزم كل دولـة بالاعـتراف بحـق كل فـرد يعيـش عـلى أرضها، في الحيـاة والحريـة والحريـة والحريـة الدينيـة واسـتخدام لغتـه الخاصـة».

كان الهدف من الإعلان أن يكون بمثابة حجر الأساس لترسيخ مجموعة من معايير حقوق الإنسان، من شأنها أن تشكل أساسًا لدستور قانوني وأخلاقي يحاسب الحكومات على انتهاكاتها أو إنكارها لحقوق البشر الذين يعشون داخل حدودها.

يستعرض ديفيد شايمان (William R. Fernekes) وويليام ر. فيرنيكيس (William R. Fernekes)، ولاحقًا سبستيان ووجنشتاين (Sebastian Wogenstein) أدبيات الوفيرة حول القيم الأخلاقية الكونية التي يمكن استخلاصها من الهولوكوست. يعود هؤلاء الكتاب إلى المؤرخون والفلاسفة وعلماء الاجتماع الذين يتفقون على أن الهولوكوست هي نقطة أرخميدس الأخلاقية المتعلقة بالحالة الإنسانية. يشعر ناتان سرنايدر (Natan Sznaider) ودانييل ليفي يشعر ناتان سرنايدر (Daniel Levy) إلى دروس الهولوكوست على أنها «رواية الكسندر (Jeffrey Alexander) الهولوكوست على أنها ألكسندر (Jeffrey Alexander) الهولوكوست على أنها تصبح تراوما الشعب اليهودي [...] أن تصبح تراوما البشرية جمعاء». "

يوضح شايمان أن أنظمة المدارس في الولايات المتحدة، ولا سيما في كاليفورنيا ونيويورك، أدرجت منذ الثمانينيات

89

<u>قطایا</u> إسانیلیة التوعية بحقوق الإنسان في دليل مناهجها. بينما كانت أول توصية، لإدراج التوعية حول الهولوكوست، على مستوى الولاية في نيوجيرسي في العام ١٩٨٣. في العام ١٩٨٣، أعلنت نيوجيرسي وفيرجينيا وكاليفورنيا وجود رابط واضح مع الهولوكوست باعتباره أساسًا فلسفيًا للتوعية حول حقوق الإنسان.

يشكل الربط بين الهولوكوست وحقوق الإنسان اليوم جزءًا لا يتجزأ ممن برامج متاحف الهولوكوست، والمواقع التذكارية التعليمية، وبرامج المؤسسات التعليمية. ويشمل ذلك متحف ذكرى الهولوكوست في الولايات المتحدة، الذي يعتبر مركزًا لتسليط الضوء على عمليات الإبادة الجماعية المختلفة؛ كذلك يُقدّم الهولوكوست كمثال للإبادة الجماعية وانتهاك حقوق الإنسان في متحف دالاس للهولوكوست، السذي يتناول أيضًا تاريخ حركة الحقوق المدنية في الولايات المتحدة؛ والمتحف الكندي لحقوق الإنسان. ويُعتبر مركز مونتريال التذكاري للهولوكوست، حيث تعقد منظمة مركز مونتريال التذكاري للهولوكوست، حيث تعقد منظمة إيكويتاس غير الحكومية، برنامجًا لتدريب معلمي حقوق الإنسان من جميع أنصاء العالم.

مؤسسة تعليمية أخرى هي مؤسسة تعليمية أخرى هي Ourselves تأسست في منتصف سبعينيات القرن الماضي، وعملت بمثابة منصة لاستنباط الدروس الأخلاقية من سقوط جمهورية فايمار والهولوكوست وغيرها من عمليات الإبادة الجماعية، وأهمية الديمقراطية ودور الفرد في منع الانزياح نحو العنف الجماعي.

يمكننا في ضوء هذه الروابط النظرية والتاريخية، التوسع في [فهم] النزعة الجديدة التي تسعى لفك الارتباط بين الهولوكوست وحقوق الإنسان. كما لاحظنا، كان هذا الاتجاه موجودًا منذ فترة طويلة في الممارسة العملية في إسرائيل، لكنه اكتسب أرضية خصبة في الأدبيات الحديثة، التي ترفض صراحة هذا الربط، وتؤكد على أن هناك مشكلة في تدريسه على هذا النحو.

# الهولوكوست وحقوق الإنسان: بدء تفكك الرابط التاريخي

في الكتابات الاكاديمية خلال العقد الأخير، ثمة نزعة متصاعدة تدعي وجود إشكالية متأصلة في تدريس حقوق الإنسان باعتباره مرتبطًا ارتباطًا وثيقًا بتجربة الهولوكوست. يعتقد العلماء الذين يؤيدون هذا الفصل أنه لا يقدم أي بيان ذي معنى. لاحظ العديد من الباحثين

تأثير النزاع الإسرائيلي الفلسطيني على هذا الفصل، سواء كان ذلك ضمنًا أو صراحة.

تستشهد أنجا ميهر (Anja Mihr)، مؤسسة ومديرة برنامـج مركـز همبولـدت فيادرينا للحوكمـة مـن خـلال حقوق الإنسان في برلين، بأسباب عدة للتمييز التربوي بين التثقيف في مجال حقوق الإنسان والتثقيف عن الهولوكوست. على الرغم من أن ذلك يتعارض مع إرث الإعلان العالمي لحقوق الإنسان، وعلى الرغم من توجهاتها المهنية، تفسر ميهر الفصل بين الموضوعين، بأن تدريس الهولوكوست يشير إلى الماضي وإلى تاريخ الحرب العالمية الثانية، بينما يهدف التثقيف في مجال حقوق الإنسان إلى تمكين الأفراد من الدفاع عن حقوقهم وحقوق الآخرين في الحاضر والمستقبل. توضح ميهر التمييز بين المجالين، متذرعة بأن التثقيف عن الهولوكوست يهدف إلى تنمية التعاطف مع الضحايا وترك الطلاب مع «إلزامات أخلاقية»، بينما تهدف التوعية بحقوق الإنسان إلى تحفيز الأفكار عن طرق منع انتهاكات حقوق الإنسان في الحاضر أو المستقبل.^

تشير ميهر إلى دليل أصدره مجلس أوروبا، بعنوان البوصلة، باعتباره العرض الأمثل لتدريس كل من المهولوكوست وحقوق الإنسان. هي لا ترفض في قراءتها للدليل «الربط بين الماضي والحاضر، إنما تريد أن تتك التاريخ معزولًا عن بيئة الطلاب الحالية». كنها في التاريخ معزولًا عن بيئة الطلاب الحالية». كنها في الواقع تتناقض مع هذه النتيجة، خصوصًا عندما تشير إلى أن «[الدليل الواقع] في أكثر من ٢٠٠ صفحة، تذكر كلمة الهولوكوست ٢١ مرة مع تمرين تعليمي واحد فقط» يأتي في «سياق فضفاض». لكن هذا «السياق الفضفاض» إنما هو ضيق بشكل ملفت: إذ تمت الإشارة المامية المعاصرة أو التمييز ضد اليهود»، بينما أن الربط مع السياق العالمي غير موجود. "

هـذا يعني، أن ميهر تـرى أن الهولوكوست يتعلـق فقـط بالضحايـا وليـس بجميـع البـشر، عـلى العكـس مـن قـرار الجمعيـة العامـة للأمـم المتحـدة عـام ١٩٤٨. عـلاوة عـلى ذلك، فـإن حـصر [تداعيـات] الحقبـة النازيـة بالضحايـا أو أقاربهـم فقـط، يقـوض مكونـات أساسـية للحداثـة، وهـي مكونـات موجـودة ضمنيًـا، نجدهـا لـدى رجـال ونسـاء عاديـين، يسـتمرون في انتهـاك حقـوق الإنسـان حتـى اليـوم. وكمـا أشـار المـؤرخ فريتـز سـتيرن (Fritz Stern)، تشـمل هـذه المكونـات الحداثيـة الميـل لتبنـي أيديولوجيـات بإمكانهـا تبريـر

النزعة الداروينية الاجتماعية والقومية، وإغراءات الأساطير الجماعية، والشعبوية، التي تناضل ضد الحرية والمساواة وكلّها تشجع على العنف الجماعي. `` كانت هذه الدوافع الأيديولوجية بمثابة المبرر الرئيس لانتهاك حقوق الإنسان في ألمانيا، وفيما بعد دفعت نحو عمليات القتل الجماعي. شكلت فرق إطلاق النار وغرف الغاز التي أشار إليها موشيه زيمرمان في كتابه ألمانيا ضد الألمان، فقط ذروة العملية، التي بدأت بفقدان الحساسية تجاه المعاناة والاحتياجات الإنسانية، والحقد التافه، واللامبالاة، التي أضيفت تدريجيًا «إلى الأمور الصغيرة، وأحيانًا لخطوات غير محسوسة، وأدت في نهاية المطاف إلى التجرد التام من الانسانية». ``

قد نتساءل عما إذا كانت محاولة ميهر موضعة الخطاب حول الهولوكوست [فقط] في سياق الخطاب المعادي للسامية واليهود، والتقليل من حضوره في الخطاب التربوي المتعلق بحقوق الإنسان، هي محاولة مستمدة حقًا من المصاعب البراغماتية التي تلمح إليها. لقد كتبت أن هناك مشكلة في التوليف بين تعليم الهولوكوست في المدارس وتعليم حقوق الإنسان: المنظمات المهتمة بالتوعية حول السلام والديمقراطية والهولوكوست، تتنافس على الميزانيات المخصصة للتوعية بحقوق الإنسان، لكنهم عند المارسة العملية، لا يقومون بتعديل مناهجهم ووسائلهم التربوية لتلائم الأهداف التعليمية لحقوق الإنسان."

لكن، إضافة إلى عوامل أخرى عدة تدعي ميهر أنها أسباب للفصل بسين الحقلين، فإن دوافعها لا تتعلق فقط بالأمور التربوية المبدئية، وإنما أيضًا بالجانب التطبيقي العملي. لو أن ميهر قدمت أسماء المنظمات أو صنفتها بشكل ما، لكان من المكن النظر إلى المحتوى الذي يُدَرسونه ومقارنته بما تصفه بأنه يُقدّم من أجل الحصول على تمويل، والنظر إلى الخلفية المحلية للمنظمات التي لا تفي بالتزاماتها وسياقها السياسي. لو أنها فعلت ذلك، لكان من المكن تحديد ما إذا كانت هذه المنظمات، التي تؤكد أنها لا تفي بالتزاماتها، تعمل ضمن مصالح سياسية معينة.

ليندسي ن كينجستون (Lindsey N. Kingston) من قسم التاريخ والسياسة في جامعة ويبستر توضح تأثير العامل السياسي الحالي، بشكل أكثر وضوحًا:

غالبًا ما تتقلص المناقشات عن قضايا حقوق الإنسان في إسرائيل وفلسطين لتتحول إلى حجج قومية مشحونة سياسيًا، حول الهوية الدينية

والحق بالأرض. يتم تأجيج مشاعر الكثير من الطلاب وأفكارهم من خلال مصادر إخبارية خاطئة ومتحيزة تنشر عبر الإنترنت. أو أنهم لا يستطيعون مشاركة وجهات نظر قد لا تحظى بقبول وشعبية داخل الصف بسبب طبيعة الصراع المسيسة للغاية. النقاش الأكاديمي حول حقوق الإنسان الدولية، محفوف بالتحديات الموضوعية، وقد يجد المعلمون المتخصصون في [التوعية في مجال حقوق الإنسان] أنفسهم يسيرون في طريق محفوف بالمخاطر بين النشاط السياسي المتخيل والتدريس الفعلي. أن

توف كينجستون، شأنها شأن ميعر، سببًا تربويًا هي الأخرى وتشكك في قيم تعليم الطلاب الهولوكوست. وتتساءل عما إذا كانت الروايات التاريخية للإبادة الجماعية تعمل في الواقع على توعية الطلاب حول القمع، وتوفر أدوات لمنع الجرائم في المستقبل. بالاعتماد على بحث أجراه بيتر نوفيك (Peter Novick)، "تشير كينجستون إلى أن التوعية بشأن الهولوكوست في الولايات المتحدة، قد تشجع على التهرب من المسؤولية الأخلاقية والتاريخية، من خلال اعتبار الإبادة الجماعية جريمة تحدث في أماكن بعيدة، أو من خلال قصر الانتهاكات الجسيمة لحقوق الإنسان على فظائع مشابه للهولوكوست فقط."

تَظهر المشكلة التي يخلقها الصراع الإسرائيلي الفلسطيني والمتعلقة بربط تعليم حقوق الإنسان بتعليم الهولوكوست أيضًا في دراسة أجراها شفتل وزيمبرزيكي الهولوكوست أيضًا في دراسة أجراها شفتل وزيمبرزيكي الباحثان مقابلات مع ناجين من الهولوكوست، كانوا قد تقوا تدريبًا في مركز مونتريال التذكاري للهولوكوست، لإعدادهم للإدلاء بشهادة تتجاوز تجربتهم الشخصية، وتربطها بدلالات كونية.

يقول شفتل وزيمبرزيكي، أن الناجين أخبروهما، أنهم تلقوا تعليمات لا لبس فيها أثناء تدريبهم، لتجنب الإجابة عن أسئلة حول الصراع الإسرائيلي الفلسطيني، «لأن المصلحة العليا للمركز في قضايا حقوق الإنسان، يجب أن تكون متوازنة مع مطالب أعضاء مجلس الإدارة، وسؤال التمويل، والمساءلة المجتمعية». ١ كتب شفتل وزيمبرزيكي أنه على الرغم من أن الناجين ومنظمات الهولوكوست يوسعون ممارساتهم للتعامل مع القضايا العابرة للحدود والدولية أيضًا، فإن بعض الموضوعات تعتبر «منطقة أكثر أمانًا للتقدم نحوها دون غيرها». ١ على الرغم من ذلك لا يحددون من هم أعضاء المجلس، وما هي

يؤكد من ينتقدون طريقة تدريس الهولوكوست في إسرائيل، بأنها تخدم وكلاء التعليم وصانعي الرأي في وسائل الإعلام، كوسيلة لتأجيج الصراع الإسرائيلي الفلسطيني وإدامته. ففي حال أدى التعامل مع تداعيات الصراع، إلى فصل تعليم الهولوكوست عن تعليم حقوق الإنسان خارج إسرائيل، فإن فصلها داخل إسرائيل سيديم الصراع.

توقعاتهم، ولماذا يحظرون أي مناقشة تتعلق بالأحداث الجارية حاليًا.

أوضحت مديرة المتحف، أليس هيرسكوفيتش (Herscovitch)، أن النقاش حول الصراع الإسرائيلي الفلسطيني خارج نطاق اختصاص المركز، بالتالي يجب تجنبه. طالب بعض الناجين بتغيير الإرشادات للسماح للمتحدثين بالإجابة على الأسئلة السياسية. كما طلبوا تعديل الدورات التدريبية لإعدادهم بشكل أفضل لأسئلة من هذا النوع – وهي طلبات تكررت مرارًا كما يقول شفتل وزيمبرزيكي، خلال مقابلاتهما مع الناجين. ما تلا ذلك كان نقاشًا مفعمًا بالحيوية حول مدى ملاءمة مناقشة السياسة أثناء شهادة الناجي وبعدها. \*

كما وجدت دراسة أجريت في حزيران ٢٠٠٥ ونشرت في العام ٢٠٠١، حول إسرائيليين شاركوا في دورة عقدتها منظمة ياد فاشيم، أن المعلمين يجدون صعوبة في تدريس الهولوكوست. من الواضح أن الدراسة تتحدى افتراض ميهر حول الصلة بين الهولوكوست وقرب الجمهور الشخصي أو الاجتماعي منها. علاوة على ذلك، أكد المعلمون افتراضي بأن الموضوع الإسرائيلي-الفلسطيني هو ما يعقد مناقشة الهولوكوست في سياق حقوق الإنسان، ذلك لأن الخطاب السائد يضعف الربط التاريخي والبديهي بين الموضوعين. المشاركون - معظمهم من المعلمين غير بين الموضوعين. المشاركون - معظمهم من المعلمين غير اليهود من أكثر من اثنتي عشرة دولة أوروبية، جميعهم يحملون شهادات تعليم أو دكتوراه - حضروا ندوة من يحملون شهادات تعليم أو دكتوراه - حضروا ندوة من ياد فاشيم في القدس. أشار المشاركون الذين قالوا إنهم «راضون جدًا» عن البرنامية:

أن العديد منهم يعانون من مشاكل شخصية تتعلق بالمحرقة ومع القضايا التي تثار في فصولهم الدراسية مثل إنكار المحرقة، وعودة ظهور معاداة السامية، والجدل الدائر حول دولة إسرائيل، وحقوق الأقليات، ومناقشة حالات الإبادة الجماعية اللاحقة.

يكمن التمثيل الأوضح لفصل الربط بين الهولوكوست في إسرائيل. وحقوق الإنسان، في كيفية تدريس الهولوكوست في إسرائيل. في حين أن هذا الربط قد ظهر وتوسع في العقد الماضي في الولايات المتحدة، إلا أنه جهد هامشي لا يتوافق مع الطابع العام لتعليم الهولوكوست والوعي العام بالمسألة في إسرائيل. يؤكد من ينتقدون طريقة تدريس الهولوكوست في إسرائيل، بأنها تخدم وكلاء التعليم وصانعي الرأي في وسائل الإعلام، كوسيلة لتأجيج الصراع الإسرائيلي وإدامته. ففي حال أدى التعامل مع تداعيات الصراع، إلى فصل تعليم الهولوكوست عن تعليم حقوق الإنسان خارج إسرائيل، فإن فصلها داخل إسرائيل

# ياد فاشيم ورحلات بولندا: وكلاء الذاكرة الرئيسون في إسرائيل

تنتقل رسالة الهولوكوست إلى اليهود الإسرائيليين، بطرق عدة: المناهج المدرسية، واحتفالات الذكرى السنوية العامة والمدرسية، والحروس النظامية في المدارس، والبرامج التفزيونية والأفلام، وخطابات السياسيين وخاصة رؤساء الوزراء، وجولات المواقع التذكارية المصحوبة بمرشدين. كل من هؤلاء، بإمكانه أن يدعم دراسته البحثية الخاصة. على الرغم من أن هذه الدراسة لا تتجاهل المؤسسات الأخرى المتخصصة في تعليم الهولوكوست، فإن استنتاجاتها تستند إلى تحليل ونقد لوكيلين (agents) للنظمة إلى معسكرات الموت في بولندا، التي نظمت ياد فاشيم، والرحلات المنظمة إلى معسكرات الموت في بولندا، التي نظمت ياد فاشيم العديد منها.

ياد فاشيم هي المؤسسة غير الحكومية الوحيدة، التي تمثل دولة إسرائيل وحكومتها رسميًا، على النحو المنصوص عليه في قانون إحياء ذكرى الشهداء والأبطال (ياد فاشيم) قانون رقم ٧١٣٥ لعام ١٩٥٣. يتم التعبير عن مكانتها الوطنية الرسمية من خلال دورها في حفل

افتتاح ذكرى الهولوكوست السنوية، وحقيقة أنها المكان الدي يلقي فيه رؤساء الوزراء الخطب، ويستقبلون الضيوف الأجانب. منذ تأسيسها في العام ١٩٥٤، أصبحت ياد فاشيم مركزًا رئيسًا لتوثيق المواد المكتوبة والشفوية واليومية، بالإضافة لكونها متحفًا ومعهد أبحاث ومدرسة للتدريس عن الهولوكوست. إلى جانب جولات المتحف المصحوبة بمرشدين، تعقد ياد فاشيم دورات للمعلمين ومرشدي الشباب في جميع أنصاء البلاد.

هي واحدة من المؤسسات التي تملك التأثير الأقوى على اليهود في إسرائيل. وهي تابعة لوزارة التربية والتعليم، تقوم بصياغة محتوى المناهج التي تتناول الهولوكوست، وتدير عددًا من البرامج التعليمية للطلاب والمعلمين والجنود وقادة الجيش الإسرائيلي. وفقًا لموقعها على الإنترنت، يبلغ عــدد طاقمهــا مــن المعلمــين المدربــين أكثــر مــن ١٠٠. كل عام، يشارك أكثر من ٣٥٠٠٠٠ طالب جامعي وشبان وجنود ومعلمون من إسرائيل والخارج في البرامج التي تديرها مدرستها. ٢١ كما يشير الموقع إلى أن ياد فاشيم ترسل طاقمها إلى عشرات الأماكن في البلاد لتقديم دورات خدماتيـة للمعلمـين، كجـزء مـن إصلاحـات New Horizons and Courage to Change (للمدارس الثانوية والانتدائية ومرحلة ما قبل المدرسة، على التوالى) وُضعت في السنوات الأخيرة. ٢٠ تشمل البرامج المخصصة للعسكريين زيارات إلى معسكرات الموت تحت عنوان «شهود يرتدون الزي العسكري». مرة أخرى وفقًا للموقع الإلكتروني، تشارك مئات من المجموعات الخاصة بالقوات المسلحة وأجهزة الأمن في تعزيز الأنشطة التعليمية كل عام. "٢ تُعدياد فاشيم الشبان أيضًا لرحلات مدرسية في معسكرات الموت في بولندا، وتقدم الإرشاد لجولات منظمة للجان العمل من مختلف الأطراف. على سبيل المثال، سافر عمال قطار إسرائيل في العام ٢٠١٦ إلى بولندا بهذه الطريقة. ٢٠ وفقًا للإحصاءات المقدمة إلى لجنة مراقب الدولة في الكنيست في العام ٢٠١٢، فإن ٢٥٠٠٠ طالب في المرحلة الثانوية زاروا بولندا في العام ٢٠٠٩، وقد وصل إجمالي الإنفاق على المستروع ١٦٢ مليون شيكل. ٢٠ بحلول حزيران ٢٠١٦ ارتفع عدد التلامية إلى ٣٢٥٤٤ مما يعنى أن ٣٠٪ من تلاميذ المدارس الثانوية في إسرائيل قاموا بهذه الرحلة. ٢٦ بالنظر إلى هذا البعد الرسمي وحجم العمل الذي تنفذه ياد فاشيم، يمكن الافتراض أن المؤسسة تمارس تأثيرًا قويًا على الوعى بموضوع الهولوكوست في إسرائيل. ومن ثم فإن الاهتمام الذي توليه لحقوق الإنسان في هذا

السياق هو قضية مهمة.

يقع الأساس الصريح لمعظم البرامج التعليمية التي أنتجتها ياد فاشيم في نطاق نقال الرسائل التي تؤكد على مفاهيم معينة (مثل تعزيز القيم اليهودية، والالتزام بوجود المجتمع اليهودي، والالتزام ببقاء الشعب اليهودي، وتعزيز والحصول على معرفة عن العالم اليهودي، وتعزيز التعاطف مع ضحايا الهولوكوست)؛ إلى جانب هذه الرسائل الخاصة، لا يوجد سوى تصريح حول الاهتمام بالمواضيع العالمية، مثل تنمية الحساسية البشرية، والالتزام بمكافحة العنصرية، وتعزيز قيم المجتمع الديمقراطي، والتسامح، والحساسية تجاه الآخر. ٢٠ في ضوء هذه التصريحات، قد نتساءل عن المعطيات التي تشير إلى دعم قوي في المجتمع اليهودي الإسرائيلي، للمواقف العنصرية ضد العرب، ولماذا تشير تقارير مختلفة، بما في ذلك تلك الصادرة عن مراقب الدولة، إلى وجود صلة بين المواقف العنصرية

ليست ياد فاشيم المؤسسة الإسرائيلية الوحيدة التي تشارك في التوعية بالهولوكوست، لكنها الأكبر. إحدى المؤسسات الأخرى التي تأتي في المستوى التالي، وتحاول علانية نقل رسالة مختلفة عن «ياد فاشيم»، هي «بيت مقاتي الغيتو» (بيت لوحامي هاغيتاؤت). في العام ١٩٩٥، افتت ح المتحف مركز التعليم الإنساني، الذي مُول جزئيًا مين قبل وزارة التعليم، ويتعاون مع متحف ذكرى الهولوكوست في واشنطن. وفقًا لموقعهم على الإنترنت،

يعد المركز رائدًا في مقاربته لتدريس الهولوكوست وأنشطته التعليمية الفريدة - يُدرس الهولوكوست كأزمة تاريخية، تدعونا لاستكشاف المعضلات الاجتماعية والإنسانية دات الطبيعة العالمية حقًا. نحن نفترض أن مواجهة الهولوكوست تساعدنا على فهم أهمية القيم الإنسانية والديمقراطية، وتوفر أدوات للحكم الأخلاقي والمسؤولية المدنية. إن اللامبالاة تجاه معاناة الآخرين، أو انتهاك حقوق الإنسان، تهدد بقاء أي مجتمع، نعتقد أن دراسة الهولوكوست تثير أسطة أساسية للجنس البشري، التي يمكن أن تجمع الناس معًا وتربط الناس من خلفيات يمكن أن تجمع الناس معًا وتربط الناس من خلفيات ثقافية مختلفة.^\*

مع ذلك، فإن النزعة الإنسانية العلنية لمتحف «بيت مقاتلي الغيتو» لا تعكس النغمة السائدة في إسرائيل. هذا هو السبب في أن مديرتها السابقة، أنات ليفني (Livne )، وجدت أنه من المناسب انتقاد التصور الإسرائيلي السائد عن الهولوكوست في ختام احتفالات يـوم ذكـرى

الهولوكوست، الذي أقيم في مؤسستها.

أكدت ليفني من منظور مزدوج كأكاديمية ومديرة لمركز تعليمي، أن صدى «الغطرسة والعداء () في أوساط الشباب الإسرائيي، أعلى بكثير من «صدى استيعاب الماضي وما يعنيه بدقة» وهو ما يظهر بوضوح خلال احتفالات ذكرى الهولوكوست والرحلات التعليمية إلى بولندا.

يوضح موقع ياد فاشيم المركزي والرحلات التي ينظمها إلى بولندا ما أركز عليه هنا حول نهج تلك المؤسسة في التوعية بالهولوكوست.

# العنصرية الكامنة في ظلال التوعية بالهولوكوست في إسرائيل

مع الأسف الشديد، فإن نتائج التقرير ترسم صورة مقلقة للنشاط الضئيل الذي يقوم به نظام التعليم لتعزيز وحدة المجتمع الإسرائيي، والقضاء على آفة العنصرية وكراهية الآخر. . ويشير التقرير إلى أن دولة إسرائيل لا تفعل ما يكفي لاجتثاث المظاهر الخطيرة للعنصرية والكراهية بين المراهقين بهدف تعزيز التعايش ومنع العنصرية."

تظهر هذه الملاحظة لدى القاضي يوسف شابيرا (Judge Yosef Shapira)، في تقريره الخاص الذي يحمل عنوان التعليم من أجل التعايش ومنع العنصرية. لقد بحث مكتب المراقب خلال آذار وآب ٢٠١٥، في ما تفعله وزارة التعليم لتعزيز التعايش والتثقيف المناهض للعنصرية. وأجريت الدراسة بعد نصو عام من عملية الجرف الصامد، التي وصلت مظاهر العنصرية في إسرائيل قبلها وخلالها إلى مستويات غير مسبوقة، وبلغت ذروتها بإحراق الشاب محمد أبو خضير حيًا في العام ٢٠١٤، وإلقاء قنابل حارقة على منزل عائلة دوابشة وقتل ثلاثة من أفرادها، من قبل مستوطن إسرائيلي بعد ذلك بعام. لم يقتصر القاضي شابيرا على فحص عنصرية اليمين المتطرف، بل نظر أيضًا في تعاطف الإسرائيليين بشكل عام مع مواقفهم. وضع التقرير العنصرية الحالية في إسرائيل جنبًا إلى جنب مع تاريخ الشعب اليهودي، وكشف التناقص بين المزاج العام الراهن، من ناحية، ودروس الهولوكوست والتصريحات الإنسانية في إعلان الاستقلال، من ناحية أخرى. البروفسور دافيد شولمان (David Shulman) الحائر على جائرة إسرائيل من الجامعة العبرية، سلط الضوء هو الآخر في مراجعة لكتاب، على عدم التوافق بين الكلمات الرنانة في إعلان الاستقلال،

وانعدام التسامح مع الآخر. `` حيث أشار إلى التوتر بين التصريدات السابقة والوضع الدالي في إسرائيل:

الوضع الحالي هو انصراف عن الأهداف الأخلاقية المنصوص عليها في إعلان استقلال إسرائيل، الذي وعد بأن تقوم الدولة الجديدة على أساس «الحرية والعدالة والسلام كما تصورها أنبياء إسرائيل» وأنها ستضمن المساواة الكاملة في الحقوق الاجتماعية والسياسية لجميع سكانها بغض النظر عن الدين أو العرق أو الجنس.

على الرغم من هذه الوعود، فإن تقرير مراقب الدولة يحـذّر بعـد ٦٨ عامًا من تأسيس الدولة من انتشار العنصرية في إسرائيل، وينتقد أسلوب معالجة الأمر في المدارس «بعد المظاهر العنصرية المتطرفة والعنيفة وفي المناسبات السنوية». " ينعكس العداء الذي يحذر منه المراقب أيضًا، في مـؤشر الديمقراطية السنوى الذي نـشره المعهد الإسرائيلي للديمقراطية (٢٠١٥). ٢٠ الذي أشار إلى أن ٣٦٪ من اليهود الإسرائيليين يؤيدون منظمة لاهاف اليمينية المتطرفة. من بين مظاهر التطرف الأخرى، تدعم لاهاف حملة ضد الزواج بين اليهود وغير اليهود، على أساس عقيدة الحاخام الأرثوذكسي الراديكالي مئير كهانا، الذي أسس قبل عقدين من وفاته، حزب كاخ العنصري. نشرت لاهافا، التي تحمل شعلة كهانا، مؤخرًا على موقعها على الإنترنت بيانًا مفاده أن الجنود الذين أطلقوا النار على شاب فلسطيني أعزل، وهللوا، وصوّروا إطلاق النار، يستحقون جوائز، وأن اليئور عزريا، الجندي الذي قتل «إرهابيًا» جريحًا مستسلمًا (حوكم أمام محكمة عسكرية وحُكم عليه بالسجن مدة ١٨ شهرًا) يجب أن يحصل على ميدالية. في العام ٢٠١٧، رفعت منظمات حقوق الإنسان دعوى على مؤسس لاهاف بن تسيون جوبشتاين (Benzion Gopstein)، الذي يرتبط عمومًا بالمنظمة، بتهمة التحريض على العنف والعنصرية. ٢٦ ينعكس دعم المنظمات المتطرفة المعادية للعرب أيضًا في نتائج استطلاع في العام ٢٠١٥ برعاية مؤسسة دوف لاوتمان، أظهر أن ٢٨٪ فقط من المراهقين اليهود الإسرائيليين، يدينون العنف والأعمال العدائيـة التـى ترتكبها الجماعات غير القانونيـة مثـل منظمة «تدفيع الثمن». ٢٧ تشمل الأنشطة رمى الحجارة وتدمير المساجد وإحراق الحقول والبساتين والتخريب والتهديدات والاعتداءات الجسدية على نشطاء اليسار والعرب الإسرائيليين. وفقًا لبحث نشره عيران هالبرين في مؤتمر لاوتمان في العام ٢٠١٦، فإن العنصرية هي القضية لمـاذا هـذا «الإخفـاق» فـي إيصـال رسـالة حقـوق الإنسـان، فـي بلـد تلعـب فيـه الهولوكوست مثل هـذا الـدور العـام والمهيمـن؟ يستند النقد المطروح أدنـاه إلى فرضيـة شـائعة: المنظـور الخـاص لتعليـم الهولوكوسـت فـي إسـرائيل، يـجعـل مـن المسـتحيل اسـتخلاص الـدرس الـذي تعلمـه أهـارون بـاراك وأمثالـه. هنـاك علاقـة سببية بيـن طريقـة تـدريـس الهولوكوسـت فـي إسـرائيل وصـورة الفلسطيني فـي دهـن اليهـود الإسـرائيليين، وموقفهـم تجاهـه.

الأكثر إثارة للجدل التي تواجه المعلمين الإسرائيليين، بعد العلاقات اليهودية العربية. ٢٨ يقول هالبرين إن هذا اكتشاف مقلق للغاية، لأنه يجب إدانة العنصرية بشكل شامل وبصورة قاطعة وألا تكون موضوعًا مثيرًا للجدل. ٢٩ إذا كان خطاب حقوق الإنسان يقع في طرف الطيف بينما يقع الخطاب اليهودي الخاص في الطرف الآخر منه [دلالـة عـلى تناقضهمـا الراهـن]، فـإن الافـتراض الأسـاسي لهذا المقال يرتكز على تقرير مراقب الدولة والاستطلاعات الأخرى المذكورة أعلاه التى تعكس موقف العقلية الإسرائيلية الموجودة على الطرف الآخر النقيض لحقوق الإنسان. وفقًا لتقرير مراقب الدولة، فإن موقع الخطاب الإسرائيلي [العنصري]، في حال لم تتم موازنته بمنظور عالمي يستند إلى خطاب حقوق الإنسان، فإنه سيؤثر على العلاقات بين المواطنين اليهود والفلسطينيين في إسرائيل. لاحظ أن المنظور العالمي يأخذ في الحسبان أيضًا التاريخ اليهودي. ويترتب على ذلك، كما كتب المراقب في تقريره،

أن تاريخ الشعب اليه ودي يجب أن يكون بمثابة أمر قضائي، لنتذكر كل يوم، النتائج الفظيعة للعنصرية وكراهية الآخر. [...] يجب أن نستمر في تكرار دروس الماضي والمخاطر الكامنة في بذور العنصرية. ... الفكرة المضللة القائلة بأن «هذا لا يمكن أن يحدث لنا «ليس بإمكانها تجاوز اختبار التاريخ.

يكمل بهذه الروح ليستشهد بقول الرئيس السابق للمحكمة العليا، القاضي أهارون باراك: «إذا حدث هذا في ألمانيا، حيث كانط وبيتهوفن وغوته، فيمكن أن يحدث في أى مكان، حتى لولم يكن بهذه الكثافة المروعة». "أ

في الواقع، قد تشكل مجموعة مختارة من ملاحظات باراك أفضل تعبير عن الهولوكوست كدرس أخلاقي. باراك، الذي هُرِّب من غيتو كوفنو اليهودي في كيس عندما كان في الثامنة من عمره، قال دون تردد لأحد

المحاورين، إن أهوال المحرقة التي عاشها عندما كان طفلًا صغيرًا قد أثرت عليه كشخص بالغ. لقد عززت احترامه لحقوق الإنسان، خاصة كرامة الإنسان كما خُلق على الصورة الإلهية. أن في كانون الثاني ٢٠٠١، أثناء الجلسة الافتتاحية لمؤتمر غالا في معهد فان لير في القدس، الذي عقد تحت عنوان «حقوق الإنسان: منظور شخصي»، للاحتفال بالذكرى التسعين لقاضي المحكمة العليا السابق حاييم كوهن، الذي شغل منصب رئيس جمعية الحقوق المدنية في إسرائيل من العام ١٩٨٨، تحدث باراك بصراحة نادرة، واستذكر السنوات التي قضاها في غيتو كوفنو اليهودي.

«إن الأحداث المروعة التي حصلت هناك، هي أساس وجهة نظرى الشخصية حول حقوق الإنسان. لأننى سألت نفسي ما الدرس الذي تعلمته من تلك الأحداث، التي مررت بها؟ صحيح أنني كنت طفلًا، عندما دخلنا الحي اليهودي كنت في الخامسة من عمرى - ولدت عام ١٩٣٦ - لكني أتذكر ما حدث، وما هو الدرس المستفاد من جيلى، وربما أيضًا الأجيال اللاحقة. يجب أن أقول، إن الحرس الذي تلقيته مما حدث لنا في الغيتو لم يكن درسًا في الكراهية لأولئك الذين فعلوا بنا ذلك، ولم يكن درسًا في خيبة الأمل أو اليأس من الطبيعة البشرية. ... كان الدرس الذي تعلمته من تلك الأحداث عكس ذلك تمامًا. إنه درس الأهمية الحاسمة لحياة الفرد وكرامة كل واحد منا وحريته. [...] لأنه إذا كان هناك شيء يمين السلوك الألماني، [...] فهو ضرر خطير للبشر واستخفاف بهم، وكرامة كل شخص، وإنسانيته، كما خلقت على صورة الله. ٢٤ ثم تابع قائلًا:

«هـذا الـدرس الشـخصي هـو الأسـاس لوجهـة نظري الأساسـية حـول مركزيـة حقـوق الإنسـان في حياتنـا،

95

بدءًا من الكرامة الإنسانية، والحرية الإنسانية في كل الحدول، خاصة هنا بيننا في إسرائيل، دولة اليهود لأن الإضرار بالكرامة الإنسانية هو الذي ميز سلوك الألان والمتعاوني معهم خلال الحرب العالمية الثانية. لن يكون انتصارنا كاملاً إذا لم نضع في مقدمة اهتماماتنا ولم نثابر على معايير القيم، التي سعى الألمان إلى الدوس عليها بأقدامهم. لهذا حقوق الإنسان مركزية للغاية، وكما مائير [شمغار، الذي سبق باراك كرئيس للقضاة]، أنا أيضًا [أرى] أهمية ترسيخ هذه الحقوق الإنسانية في وثيقة دستورية، ستكون الدستور الذي يحظى بالأولوية على كل شيء وسيلزم جميع فروع الحكومة، بما في ذلك السلطة التشريعية.

تثير ملاحظات مراقب الدولة والبيانات المتعلقة بالعنصرية في إسرائيل، التساؤل عن مدى استيعاب الإسرائيليين لمبادئ حقوق الإنسان. في أساس هذه المبادئ هناك المقولة البديهية (على حد تعبير الإعلان العالمي لحقوق الإنسان)، «يولد جميع البشر أحرارًا ومتساوين في الكرامـة والحقـوق.» ولكـن الـدرس انقلـب رأسـاً عـلى عقـب من خلال الإحصائيات الدالة على العنصرية في إسرائيل، والمتجسدة في الملاحظات (المذكورة أدناه) من قبل عالم الاجتماع إيدان يارون في مقابلة حول دراسته الآتية (۲۰۱۹). تابع پارون علی مدی شلاث سنوات تجارب الشبان الإسرائيليين الذين تجولوا في معسكرات بولندا، وخلص إلى أن الرحلات في شكلها الحالى، مدفوعة بأجندة مبسطة من الانتقام والعدوان، التي تجسد رواية قومية تتعلق بمنتصرين على عدو، على أن هذا العدو تتحول صورته الأساسية [أي العدو] من النازيين إلى الصراع العربى الإسرائيلي في الوقت الصاضر. بحسب يارون:

إذا عاد التلامية من بولندا إلى بلادهم وقالوا، «علينا قتل كل العرب»، فنحن لم ننجز شيئًا. إنهم يقولون ذلك في صوت واحد، دون أي مشكلة، وقد أصبح ذلك أكثر شرعية في السنوات الأخيرة ... ما تعلموه في بولندا يعود إلى ما حدث لليهود في فترة معينة، وهم يستنتجون من هذا أنه يتعين علينا أن نكون أقوياء ونهزم العدو. لقد سجلت العديد من نكون أقوياء ونهزم العدو. لقد سجلت العديد من الحوادث في المدارس وهناك مشكلة عميقة للعنصرية هناك. عمليًا، الرحلات إلى بولندا لا تفعل شيئًا على الإطلاق للتعامل مع العنصرية، التي تشكل معضلة خبيثة في إسرائيل. في اللحظة التي تقودنا

فيها الرحلة إلى التشدد في مشاعر القومية، وتمنحنا الإحساس بأننا ضد العالم، نكون قد حققنا عكس ما كنا نهدف إليه تمامًا. عندما تسافر لتتعرف إلى نفسك، ثم تنظر في المرآة وترى وجهًا عنصريًا وعنيفًا – إذا لا بد وأنك أخطأت في مكان ما على الطريق. هناك دروس يحتاج التلاميذ إلى تعلمها في بولندا، لكنهم لا يصلون إليها في أغلب الأحيان.

لماذا هذا «الإخفاق» في إيصال رسالة حقوق الإنسان، في بلد تلعب فيه الهولوكوست مثل هذا الدور العام والمهيمن؟ يستند النقد المطروح أدناه إلى فرضية شائعة: المنظور الخاص لتعليم الهولوكوست في إسرائيل، يجعل من المستحيل استخلاص الدرس الذي تعلمه أهارون باراك وأمثاله. هناك علاقة سببية بين طريقة تدريس الهولوكوست في إسرائيل وصورة الفلسطيني في ذهن اليهود الإسرائيليين، وموقفهم تجاهه. وبحسب عدد من المفكرين، فقد ساهم هذا الارتباط منذ السبعينيات في استمرار الصراع الإسرائيلي الفلسطيني. سوف أقتبس من علماء اجتماع يهود ومؤرخي هولوكوست، بعضهم من الناجين أو أطفال لناجين، معظمهم إسرائيليون أو تربطهم روابط قوية بالدولة. تحديد هويتهم مهم لأن معظمهم على ارتباط مباشر بالهولوكوست؛ حتى أن بعضهم جعلها روضوعه البحثي الأول.

تأتي بعض هذه المواد من منشورات أكاديمية؛ وأخرى من مراسلات نشرت في أعمدة صحيفة هآرتس الإسرائيلية. لم تصل المناظرة بين هؤلاء المؤرخين أبدًا إلى ما وصل إليه الأمر بين المؤرخين الألمان في النصف الثاني من الثمانينيات، الذين تجادلوا بشكل رئيس على صفحات صحيفة Frankfurter Allgemeine Zeitung.

### نقد تدريس الهولوكوست في إسرائيل

يركز النقد الموجه لياد فاشيم، باعتبارها اللاعب الرئيس في التثقيف بالهولوكوست في إسرائيل، ونقد الرحلات التي تنظمها إلى بولندا، على الرسائل الخاصة والقومية التي تقدمها. يقودنا هذا النقد، الذي يمكن إرجاعه إلى سبعينيات القرن الماضي، إلى فحص الهوة بين التصريحات التي تدعي أن رسائل التوعية بالهولوكوست في ياد فاشيم هي رسائل شبه كونية، والمارسات التخصيصية. في مقالته النقدية حول الرواية التي ينقلها متحف ياد فاشيم، أن أشار عاموس غولدبرغ (Amos Goldberg) من فاشيم،

الجامعة العبرية، إلى أن حوادث الإبادة الجماعية الأخرى، لضحايا غير يهود، والقتال الجماعي والعنصرية ودور الجناة والمتفرجين، يتم التقليل من شأنه أو حذفه، وهذا يبترك الزائرين مع فهم ضحل جدًا للعالم. "

ويشير إلى إحدى الطرق التي يتم من خلالها التعبير عن الرسائل الخاصة: على عكس مركز كيغالي التذكاري للإبادة الجماعية، فإن ياد فاشيم لا يدعو ضحايا الإبادة الجماعية الأخرى (الأرمن أو الروانديين أو الغجر أو السنتي أو الكمبوديون، إلخ) إلى الحضور، ناهيك عن التحدث في احتفالاتها التذكارية. تشير هذه السياسة إلى أن «ياد فاشيم» لا ترى نفسها على أنها تمثل معاناة إنسانية، بل مجرد تمثيل للألم اليهودي. ^1

يضيف غولدبرغ أن عدم الحساسية هذه، قد تضاعف بدعوة ممثيل أولئك الذين ارتكبوا أعمال عنف جماعية وحتى إبادة جماعية. ربما كانت المرة الأولى الذي نُشر فيها أول نقد للنهج الانطوائي لياد فاشيم، ولمركز فيدال ساسون الدولي لدراسة معاداة السامية في الجامعة العبرية، في السبعينيات، من قبل المؤرخ أوريل تال (Uriel Tal). في اجتماع لمجلس ياد فاشيم الاستشاري، الذي ناقش الجوانب التشريعية للنازية، لفت الانتباه إلى الحاجة إلى النظر إلى ما وراء الإطار المرجعي اليهودي؛ في هذه الحالة بالذات، يجب النظر في القوانين التي سنها النظام النازي ضد الجماعات الأخرى.

لا يمكننا الاكتفاء بمجرد فحص مصدر القوانين المعادية لليهود وتطبيقها. من المناسب أيضًا أن نتحقق مما إذا كانت قوانين مماثلة سُنت ضد جماعات أخرى عانت من التمييز في الرايخ الثالث. من مصلحتنا، وما يتطلبه المنهج العلمي منا، أن ننظر إلى المشكلة اليهودية خلال فترة الرايخ الثالث «الفترة الاشتراكية الوطنية في سياق مفاهيمي وسياسي واسع وعام. أن

يعكس محضر الاجتماع الذي عقد في ياد فاشيم في ١٢ حزيران ١٩٧٨، لمناقشة إعداد كتاب عن الصالحين بين الأمم نهجًا مشابهًا. أراد تال أن يتضمن الكتاب «الأهمية التربوية العامة»، والمعنى التربوي - الثقافي - الإنساني لمفهوم التحرير الذي يشمل الجانب اليهودي، وليس الجانب اليهودي الانعزالي. «الدافع الإنساني»، و»تفرد» النهج الإنساني، وحقيقة أن هذه الظاهرة هي «شهادة على تفرد الإنسان على الإنسان». " استند البرنامج الموصوف أدناه إلى هذا النهج المفاهيمي الواسع والاهتمام

بأهميته التعليمية. تـوفي طـال في العـام ١٩٨٤ لكـن الانتقـاد المسـتمر للعقليـة الإسرائيليـة بشـأن الهولوكوسـت وآثارهـا اسـتمر.

ظهرت حجة فكرية أخرى في الثمانينيات، في مناظرة لمجلة إتون ۷۷ ( VV Itton )، بعد أن نشر المفكر الإسرائيلي اليهودي بوعاز إيفرون (Boaz Evron) مقالاً نقدياً باللغة العبرية، «الهولوكوست: خطر على الأمة». ١٥ وهو مقتيس أدناه من النسخة الإنكليزية التي نُشرت بعد ذلك بعام في مجلة الدراسات الفلسطينية، «الهولوكوست: تعلم الدروس الخاطئة». ٢ م يؤكد إيفرون في المقال، أن أمرًا فظيعًا حدث للشعب اليهودي خلال القرن العشرين: الهولوكوست، والدرس الخطأ الذي تعلمه الشعب اليهودي منها. هذا التصور للهولوكوست، ومعاداة السامية، نتاج تفسيرات غير تاريخية، خلق «عمي أخلاقيًا» يتجلى في إنتاج «معيار أخلاقى مرزدوج». ٢٠ نحن، الذين نبنى حججنا الرئيسة على العدالة والتزام العالم تجاه الناجين اليهود، نرى أننا نمتلك الحق في إقامة علاقات مع أكثر الأنظمة قمعًا، وإجراء صفقات أسلحة مع أكثر الأمم حقارة، واضطهاد غير اليهود الذين يعيشون تحت حكمنا. ويتم التعبير عـن هـذه المعاسر المزدوجـة تحـاه الفلسطينيين أيضًا. معظم الإسرائيليين جاهلون بالعالم العربي تمامًا. يعتقد الكثيرون أن «جميع الأغيار هم شيء واحد». ويترتب على ذلك أنه لا يوجد فرق بين لاجئ فلسطيني أُمّي، وجندي عاصفة نازى، امتلك أحدث التقنيات في العالم ودُرّب على إبادة الجماعات والأمم. ٤٥

جاء الرد على إيفرون من عالم الهولوكوست يهودا بياور (Yehuda Bauer)، الذي على الرغم من رفضه للتضليل المصاحب لتدريس الهولوكوست، فإنه كان لانعًا في انتقاده لإيفرون، في جزئية إنكاره لتفرد إبادة اليهود الجماعية. على الرغم من دحض إيفرون، فإن تبادل الردود هذا، لم يترك بصمة على تطور الوعي بالهولوكوست في إسرائيل، عكس ما فعله المؤرخون في ألمانيا بعد بضع سنوات. "

استمرت هذه الروح النقدية، التي كانت أقبل تحفظًا من موقف تال في العقد المناضي، في انتقاد عدد من الأكاديميين والمحللين لمجالات مختلفة للوعي بالهولوكوست في إسرائيل، مثل يهودا إلكانا (Yehuda Elkana) - فيلسوف العلوم ومدير معهد كوهن لتاريخ العلوم والأفكار وفلسفتها في جامعة تل أبيب (١٩٨١-١٩٩١) - وهو أحد الناجين من الهولوكوست. في العام ١٩٨٨، عرض

دعوة إلكانـا إلـى نسـيان أو حتى إلغـاء يـوم ذكـرى الهولوكوست، بسـبب الضـرر الدي يلحقـه بالعقليـة الإسـرائيلية، لا تـزال تتـردد حتى اليـوم. فـي الآونـة الأخيـرة، أشـار الصحافـي روجيـل ألفـر، الـذي تعتبر مقالاتـه جريئـة إلـى حـد مـا، إلـى مقـال إلكانـا، وهــز الإجمـاع الإسـرائيلي بمـا لا يقـل عـن تلـك الدعـوة. إذا كان إلكانـا قـد أوصـى، قبـل ثلاثيـن عامًـا، بـأن ينسـى الإسـرائيليون، فـإن ألفـر يقتـرح إلغـاء يـوم ذكـرى الهولوكوسـت، لأنـه «فـي إسـرائيل، تعمـل هـذه الاحتفـالات علـى تعزيــز الصـورة الذاتيـة لـلأذي، وتعزيــز سياسـة مناهضـة للإنسـانية.

إلكانا قضيته في مقال في صحيفة هآرتس، نُـشر قبـل يـوم من ذكرى الهولوكوست، ردًا على الانتفاضة الأولى ومحاكمة ديمجينجوك (Demjanjuk). عندما أعيد نـشره في العام ٢٠١٢، بعد وفاة إلكانا، كان لا ينزال صالحًا، تمامًا كما كان في الماضي "°. سلط إلكانا الضوء - كما إنفوون - على التأثير التركين الكثيف على الهولوكوست السيء على العقلية الإسرائيلية. وهو يشير أيضًا إلى الصلة بين طريقة تدريس الهولوكوست والصراع اليهودي الفلسطيني، كأحد أسباب كراهية اليهود العميقة للعرب. حتى لو أنه كان بعتقد في العام ١٩٨٨ أن لسس كل النهود بكرهون العرب، ٥٧ إلا أنه حدر من أنه لا يرى خطرًا أكبر على الديمقراطية الإسرائيلية من الوعي بكونها «الضحية الأبدية» الذي تُكرســه طريقــة تدريــس الهولوكوســت. التلاميــذ الذيــن تعرضوا لــ «صور تلك الفظائع» خلال جولاتهم الإجبارية في الله فاشيم «قابلون ... لتفسيرها على أنها دعوة للكراهية «زكور!». ويمكن فهمها على أنها دعوة للاستمرار بالكره

في «لعنة النسيان»، أو الذي نُشر بعد نصف عقد من مقال إلكانا، أشار زميله في معهد كوهن، عالم الاجتماع موشيه زوكرمان (Moshe Zuckermann)، إلى أنه على موشيه زوكرمان (Moshe Zuckermann)، إلى أنه على الرغم من أهمية دعوة إلكانا وجاذبيتها، فإن تصويره الجارف يحيد عن جوهر المشكلة. بدلًا من نسيان الهولوكوست، وهي دعوة تنبع من نقد مبرر لتعاليم «الزخور» التخصيصية، «تذكر!» أومصادرة الهولوكوست في إسرائيل لصالح الاضطهاد الحالي، كما كتب زوكرمان أليسعب اليهودي، وخاصة الشعب اليهودي، بسبب ماضيه كضحية للاضطهاد - يجب أن يتم التذكير بالمعنى الإنساني العالمي للهولوكوست، باعتباره «تشيئًا متطرفًا» للقمع المطلق، الذي يمكن للبشر ممارسته ضد بعضهم العحض. أن

دعوة إلكانا إلى نسيان أو حتى إلغاء يوم ذكرى الهولوكوست، بسبب الضرر الدي يلحقه بالعقلية الإسرائيلية، لا تزال تتردد حتى اليوم. في الآونة الأخيرة، أشار الصحافي روجيل ألفر، الذي تعتبر مقالاته جريئة إلى حد ما، إلى مقال إلكانا، وهذّ الإجماع الإسرائيلي بما لا يقل عن تلك الدعوة. إذا كان إلكانا قد أوصى، قبل ثلاثين عامًا، بأن ينسى الإسرائيليون، فإن ألفر يقترح إلغاء يوم ذكرى الهولوكوست، لأنه «في إسرائيل، تعمل هذه الاحتفالات على تعزيز الصورة الذاتية للأذى، وتعزيز سياسة مناهضة تعزير القد سيطرت قومية راديكالية على عبادة إحياء ذكرى الهولوكوست وأنتجت البربرية الإسرائيلية». "ا

لكن رد زوكرمان على إلكانا يمكن أن ينطبق أيضًا على النقد المعاصر: بدلاً من محو الهولوكوست من الذاكرة، يريد زوكرمان، إعادة خطاب الهولوكوست وذاكرتها إلى مجال دروسها التاريخية، وتعليم أهمية العلاقات الإنسانية والتحررية، وإبراز الخطر الكامن في العلاقات القمعية. ٢٠ تشير الأدبيات المتعلقة بالرحلات المدرسية إلى بولندا إلى أن هدف تدريس الهولوكوست الرئيس هـ و تقويـة اقتناع التلاميـ د ياستثناء فـ ترات تـ ولى شـ ولاميت ألوني وأمنون روبنشتاين في وزارة التعليم \_ بأن دولة إسرائيل ضرورية لبقاء اليهود. لهذا السبب تم التأكيد على الرسائل القومية، وأصبحت الرحلات السنوية إلى بولندا تتويجًا للعملية التعليمية. ٤٠ في الواقع، يفترض عالم الاجتماع أورى رام، الذي يكتب عن الذاكرة والهوية الإسرائيلية، أن استغلال الهولوكوست للترويج للأهداف الصهيونية بدلاً من استخلاص دروس عالمية هو عنصر متأصل في التخلي التدريجي والعام عن القيم الإنسانية في إسرائيل. "جاءت الحكومات وذهبت وقتل رئيس وزراء منذ رد زوكرمان على إلكانا، واستمرت الانتقادات في الألفية الجديدة، ملقية ضوءًا قويًا على الطريقة التي يؤثر بها الوعي الإسرائيل يسلط عالـم الاجتمـاع الإسـرائيلي إيـدان يـارون الضـوء، علـى نتائـج تدريـس الهولوكوسـت مـن منظـور فـردي (صـدر فـي ٢٠١٩). خلـص إيـدان، الـذي درس الرحـلات إلـى بولنـدا علـى مـدى ثـلاث سـنوات، إلـى أن الرحـلات فـي نسقها الحالي مدفوعـة بأجنـدة انتقاميـة مبسـطة ووحشـية، تجسـد روايـة قوميـة عـن الانتصار علـى العـدو، الـذي يتجسـد فـي نهايـة المطـاف فـي النازيـة. وهـو يترجـم الصـراع العربـي اليهـودي فـي الوقـت الحاضـر.

بالهولوكوست على طبيعة الصراع - لدرجة أنه، وفقًا لعالم السياسة أري ناؤور، لا ينتج فقط معيارًا أخلاقيًا مزدوجًا، على حد تعبير إيفرون، أو «الكراهية»، كما صاغها إلكانا، لكنه يجعل من المستحيل تمامًا وضع حد للصراع.

في مقال نُاشر في العام ٢٠٠٣، يُظهر ناؤور أن الهولوكوست لا تخلق فقط العداء تجاه الفلسطينيين، لكن أيضًا كيف تُستخدم «دروس الهولوكوست» منذ عام ١٩٦٧ لإحباط الجهود المبذولة لتحقيق السلام بين إسرائيل والفلسطينين.

لا يـزال هناك تصوران بديلان لتأثير الهولوكوست: أحدهما يرفض النسيان، لكنه يدعو الإسرائيليين إلى التخلي عن مفهوم التفرد، والتقدم نحو الانفتاح على معاناة الجماعات الأخرى وحقوقها؛ التي قدمتها ياد فاشيم في خدمة وزارة التربية والتعليم.

بعد عقدين ونصف من مواجهة إيفرون وباور، اندلع نقاش جديد على المنوال نفسه، هذه المرة في هآرتس، في أعقاب مقالات رأي لمؤرخ الهولوكوست في الجامعة العبرية الذي كان لديه الجرأة لانتقاد ياد فاشيم، وصَفَعه كبار المؤرخين في المؤسسة. لكن هذا التبادل، أيضًا، بدا وكأنه يحدث في الفراغ ولم يصل إلى مرتبة «شجار المؤرخ».

في إحدى مقالاته النقدية، «كانت ياد فاشيم مقصرة في أداء واجباتها» 

لا تهام إلى السلطة المركزية لتعليم الهولوكوست في إسرائيل، التي، حسب قوله، «تلعب دورًا في التلاعب بكره الأجانب» من خلال تعزيز «التفرد» اليهودي»، بدلاً من التأكيد على «القواسم المشتركة» مع عمليات الإبادة الجماعية والقتال الجماعي للشعوب الأخرى. في رد مشترك على بلاتمان، تجادل دينا بورات، المؤرخة الرئيسة في ياد فاشيم، ودان ميتشمان، مدير المعهد الدولي لأبحاث الهولوكوست في المؤسسة نفسها، بأن العناصر الأساسية المهولوكوست في المؤسسة نفسها، بأن العناصر الأساسية

لبحوث الإبادة الجماعية، تفرز افتراضات حول أنماط معينة من السلوك. ومع ذلك، وعلى الرغم من أهميتها، فإنه لا يمكن تطبيق هذه الأنماط الشائعة على حالة الهولوكوست.^^

هذه الإجابة محيرة، فالمؤيدين لدراسة مقارنة للهولوكوست، لا يتبنون بحثًا أو برنامجًا تعليميًا تكون طبيعت عالمية، للدرجة التي يتغاضى فيها عن دراسة حالـة الشعب اليهـودي. إنهـم ببسـاطة يوصـون بتوسـيع منظور الإبادة الجماعية الشامل وتعميقه. علاوة على ذلك، يُظهر رد بورات وميتشمان، ازدراءً للبحث التحليلي الذي يتعامل مع أسئلة السياق و»لماذا»، على عكس البحث الوصفي، الذي يتعامل مع الأسئلة التي يمكن قياسـها بطريقـة إيجابيـة وتتعلـق بـ «كيـف» و «ماذا» و «كم العدد». توضح الدراسة التاريخية المؤثرة لكريستوفر براوننج عن الهولوكوست ميل «الناس العاديين» إلى «اتباع القطيع». في فحصه لأنشطة كتيبة الشرطة الاحتياطية ۱۰۱ التابعة للنازية Ordnungspolizei ، يلفت براوننج الانتباه إلى النمط السلوكي الموثق في الدراسة النموذجية لستانلي ميلجرام، التي أجريت قبل نصو ٣٠ عامًا من نـشر كتـاب براوننـج، ويتأمـل فيهـا ميـل النـاس لاتبـاع الأوامر دون ســؤال بطريقــة قــد تدفــع البــشر العاديــين للقيام بأعمال مدمرة «للآخر».. لكن بدلاً من تحديد إمكانات جميع البشر لاتباع القطيع، يتم ربطها بطبيعة الضحيـة أو المعتـدي.

يسلط عالم الاجتماع الإسرائيلي إيدان يارون الضوء، على نتائج تدريس الهولوكوست من منظور فردي (صدر في ٢٠١٩). خلص إيدان، الدي درس الرحلات في نسقها الحالي على مدى ثلاث سنوات، إلى أن الرحلات في نسقها الحالي مدفوعة بأجندة انتقامية مبسطة ووحشية، تجسد رواية قومية عن الانتصار على العدو، الذي يتجسد في نهاية

المطاف في النازية. وهو يترجم الصراع العربي اليهودي في الوقت الحاضر. يبدو أن هذا الاتجاه يتوافق مع نشرة المدير العام لوزارة التعليم بشأن الرحلات المدرسية إلى بولندا، والتي تنص على أن هدفهم «تعزيز شعور الطلاب بالانتماء إلى الشعب اليهودي وارتباطهم بتراثهم وأجيالهم». • ٧

يأتي هـذا التركيـز عـلى حسـاب أجـزاء أخـرى في النـشرة، بمـا في ذلـك الإشـارة إلى «الـدرس العالمـي للالتـزام بالحفـاظ عـلى الديمقراطيـة وحمايتهـا ومكافحـة كل أشـكال العنصريـة». '` ترسّخ دراسـة موشـيه زيمرمـان للتصـورات الإسرائيليـة عـن الهولوكوسـت (٢٠١٤)، التـي اقتبسـت منهـا في بدايـة هـذا المقـال، والمقالـة الـذي كتبهـا عالـم الاجتمـاع موشـيه زوكرمـان (١٩٩٣) المشـار إليـه أعـلاه، ترسـخان الرؤيـة الإسرائيليـة السـائدة للهولوكوسـت بالطريقـة التـي يتـم تقديمهـا.

كما أوضح زيمرمان، فإن علم الاجتماع المهيمان في إسرائيل يربط بين أيديولوجيا النظام النازي ككل وتطبيقاته العملية، من البداية إلى النهاية – انتهاك حقوق الإنسان، وحتى القرار النهائي بالقتل خنقًا بغاز Zyclon في أوشفيتز-بيركيناو – يضعها كلها تحت تسمية واحدة هي «الهولوكوست». يعمل هذا التعريف للنظام بشكله النهائي كتكتيك لمنع مناقشة إي مقارنة لخصائص الاشتراكية القومية، قبل أن تشرع في عملية القتل الجماعي. يعود سبب هذا التمثيل إلى المحاولة الإسرائيلية، تجنب مناقشة مواضيع مرتبطة بحقوق الإنسان، التي تنتهكها المعاملة الإسرائيلية القلسطينين:

والنتيجة تودي أيضًا إلى الاعتقاد بأن أوشفيتز مرادف للنازية نفسها. مع ذلك، فإن هذا الاعتقاد هي قناعة لا تستند إلى جهد واقعي مستقل، لدراسة أو تفسير الماضي. إنها بشكل أساسي أداة تستخدم للتهرب من مناقشة أكثر تمايزًا حول أساسيات النازية. في الحقيقة هذا التهرب، هو نتيجة ثانوية لهدف سياسي: إذا كانت النازية وأوشفيتز هي الشيء نفسه، فلا شيء أقل من أوشفيتز جديد، يمكن مقارنته بالماضي النازي. بعبارة أخرى، جديد، يمكن مقارنته بالماضي النازي. بعبارة أخرى، والتطهير العرقي خارج نطاق المقارنة بالنازية. لوضعها في الطريقة الإسرائيلية الشعبية: كيف يمكن مقارنة ليناصر الأيديولوجية الإسرائيلية، بالتطبيقات النازية - هل لدنا أوشفيتز ؟. "لا

يشير زوكرمان إلى التركيز على الإبادة الجماعية،

بدلاً من فهم المسار الذي أدى إليها، بمصطلح: «السبب النهائي». أن أن التفسير القياسي العام، الذي يصوغ أفكار الإسرائيليين والدروس المتبعة في المدارس، تفهم النازية من حيث نتائجها وليس جوهرها. تقلل هذه القراءة الشعبية وليس الجوهرية، من جوهر الهولوكوست، بدلاً من الفهم الأساسي له، تُدَرس في إسرائيل على أنها «الشيفرة»، التي اقتُلعت محتوياتها الجوهرية. كما يلاحظ زوكرمان فإن الفاشية هي أساس النازية – وقد يكون إوريل تال هو من أدلى بهذه الملاحظة – التي هي مجرد فرع من فروع الأيديولوجيا الفاشية. يمكن لأي شخص فرع من فروع الأيديولوجيا الفاشية. يمكن لأي شخص للسامية. وفقًا لتال: «آرثر مولر فان دن بروك، وأوزوالد شبيرا، وكارل شميت، وإرنست كريك، وإرنست يوينجر ساهموا جميعًا في تأسيس النازية، لكن معاداة السامية للم تكن جزءًا من دعوتهم الأساسية». "

كذلك لـم تُظهـر الفاشـية الإيطاليـة ملامـح عنصريـة حتـى العـام ١٩٣٨، لكـن أسسـها الرئيسـة، جعلـت مـن المكـن تبنـي قوانـين معاديـة لليهـود في ٦ تشريـن الأول مـن ذلـك العـام.

يصر زوكرمان على أن تجاهل المعايير الفاشية للنازية، والنظر إليها على أنها تتجسد حصريًا في الإبادة الجماعية – يجعل من الممكن تجاهل العناصر الفاشية الجوهرية التي لا يفتقر إليها المجتمع الإسرائيلي، من جهة، ويمكن أن يعمل على تبرير خصوصية الدولة، من جهة أخرى:

بهذا المعنى، لم تتعامل إسرائيل مطلقًا مع المعنى العالمي للهولوكوست، باعتباره حدثًا تاريخيًا فريدًا يتجاوز اليهود، ولكنه خُصص بطريقة وظيفية، من أجل تنفيذ أهداف أيديولوجية - أهداف هي في الأساس غريبة عن الجوهر العالمي نفسه.

يعتبر التمثيل الكامل للنازية بـ «الحل النهائي»، الذي يُنظر إليه على أنه فريد من بين جميع حالات الإبادة الجماعية الأخرى، جزءًا لا يتجزأ من الخصوصية اليهودية ويمكن إرجاعه إلى الثلاثينيات. في مقال يحلل منح الهولوكوست الدراسية، يشير بلاتمان إلى جذور هذا النهج الخاص في دراسة معاداة السامية وجذورها، من قبل ما يسمى بمدرسة القدس. على الرغم من المساهمات المهمة لهجذه المجموعة، إلا أنه كما كتب،

«لم يحاول أي من الذين درسوا هذا الموضوع مقارنة معاداة السامية بإيديولوجيات مماثلة، كالأنثروبولوجية الاجتماعية والداروينية العرقية، التي يمكن تحديدها

في حالات الإبادة الجماعية الأخرى». ^ وهكذا أصبح هناك حاجة لشكل مختلف من التفكير والكتابة عن الهولوكوست» ^ من خلال الحفاظ على نموذج التفرد وإدامته، وياد فاشيم تجعل من الصعب ظهور مقاربات جديدة:

سواء كانت اتجاهات تعليمية أو سياسية أو سياسية أو شعبية، متأثرة بالصراع الإسرائيلي -الفلسطيني الذي يجب أن يؤخذ بعين الاعتبار، فضلاً عن زيادة التطرف العنصري القومي للمجتمع الإسرائيي، حيث يستخدم السياسيون والشخصيات العامة الهولوكوست لتبرير سياسة الحكومة الوحشية. ... كل هذه تشكل على أقل تقدير عقبات، أمام تطوير أبحاث هولوكوست متكاملة ومتوازنة في إسرائيل. ^.

كما نرى، لا ينفصل العالم الأكاديمي عن الموقف الشعبي العام، وتنطبق عليه أيضًا كيفية تأثير التعليم على علاقة الجماعة اليهودية بالفلسطينيين والمواطنين العرب في إسرائيل. لماذا؟ سأحاول فيما يأتي تقديم إجابة لذلك.

# الخوف أو اللامبالاة: ما الذي يكمن وراء هذا السلوك؟

يملك النقد الأكاديمي لبناء الوعي بالهولوكوست في إسرائيل، ثلاث بور متصلة: التركير النقدي الأول يأخذ قضية غيرس الخوف في المجتمع الإسرائيلي عن طريق المقارنات المزعجة بين الهولوكوست والتهديدات المعاصرة. الما الثاني فيتعلق ببناء إسرائيل كمجتمع ضحية. والثالث، متعلق بالآخرين، ويهتم بوجهة النظر الخاصة، التي تمنع المقارنة التحليلية بمعاناة الضحايا الآخرين. هذه البور الثلاث، التي تحدد الروح الإسرائيلية، تجعل من المكن تحويل التاريخ إلى أداة لتعزيز الروابط مع الدولة. تعرقف الدولة على أنها قيمة عليا في حياة الفرد، الذي يفقد بالتالي قدرته على الانخراط في نقد إنساني لأفعال الدولة. هناك مؤلفات كثيرة حول صورة الضحية، التي تحدد العقلية الإسرائيلية.

بالإشارة إلى بحث ألان دوتي، `` يزعم أفراهام سيلا وألون كاديش أن الروح الإسرائيلية، قبل ولادة إسرائيل وبعدها، تحدد الهولوكوست على أنها أحدث وأقسى فصل من فصول التاريخ الطويل؛ ويربط الخطاب السياسي التهديدات العربية ضد إسرائيل مرارًا وتكرارًا، بذكرى الهولوكوست. على خلفية الانتفاضة الفلسطينية

الثانية وخاصة الهجمات الانتحارية الفلسطينية المتكررة على البهود، عززت الإشارات المتكررة إلى الهولوكوست والذكريات المرتبطة بها، صورة اليهود الإسرائيليين لأنفسهم، على أنهم ضحايا. في الوقت نفسه، التزمت إسرائيل الصمت حيال دورها بالتسبب في نزوح أكثر من نصف السكان الفلسطينيين من المنطقة التي سيطرت عليها، والتي تم التعبير عنها على أنها استراتيجية ضرورية لبناء الدولة، من أجل حماية سمعة الدولة عالميًا. ٨٢ تسمح روح الضحية اليهودية، كما أظهرها بحث دانييل بار تال وعيران هالبرين، ٨٠ للإسرائيلين بتنصيب أنفسهم في دور الضحية، أثناء تفسيرهم للحياة الفوضوية الناتجة عن الصراع المستمر. قد تكون هذه الحاجـة طبيعيـة، لكنها تلـوث العقـل بمعلومات مشـوهة، وتبرر الصراع، وتصور الجماعة على أنها نقية، بينما تنزع الشرعية عن العدو. الخوف والأمل خياران لإدارة المجتمع.

غالبًا ما يستخدم الخوف، في إدارة المجتمعات التي تعيش في صراع طويل الأمد؛ الجماعة اليهودية الإسرائيلية مدفوعة بهذه الآلية. 14 يخلق الخوف «عقلية الحصار»، مصحوبة بالإحساس بأنك «شعب يعيش وحده». ٥٠ وجد الباحثون أن أولئك الذين يمتلكون هذه العقلية يميلون إلى الاعتراض على إنهاء الصراع، عن طريق التسوية، أو ببساطة لا يعتقدون أنه يمكن حله. ٨٦ علاوة على ذلك، بما أن القصة الجماعية تفترض دورًا أكثر مركزية، فإن الخوف المرتبط بالأحداث الفردية والجماعية ينمو، والأمل يتضاءل. واستناداً إلى الحجة النظرية للعلاقة بين الخوف ومظاهر العدوان، فإن مصدر العدوان المعبر عنه في تصور اليهود الإسرائيليين للفلسطينيين العرب، هـو في الحقيقـة الخـوف. ٨٠ يتـم اسـتغلال القلـق الجماعـي على المستوى السياسي، الذي يسعى إلى إدامة شعلة الصراع من خلال عوامل مختلفة، مرتبطة بالتنشئة الاجتماعية، بينما يخلق ارتباطًا وهميًا بين الماضي والحاضر.^^

وعلى الرغم من أن ذلك المقال لا يشكك في الدور الاستغلالي للترهيب في المجتمع اليهودي الإسرائيلي، ويدعم الشروة الأدبية حول دور «وعي الضحية»، فإنه يوجه تركيزه نحو عالم أقل تسامحًا. ويشدد على الدوافع الأخرى التي يستغلها المستوى السياسي والعديد من الفاعلين الاجتماعيين لغرس إيمانهم، الذي أصبح الخطاب السائد في المجتمع الإسرائيلي، بأن السلم غير ممكن. ^^.

لكـن «المحـو» الإسـرائيلي ليـس بالضـرورة نتيجـة الخـوف. فـي المقالـة المذكـورة أعـلاه، بنـاءً علـى تحليلـه للرسـائل التربويـة التـي نقلهـا متحـف يـاد فاشـيم للهولوكوسـت، يدعـي عامـوس غولدبـرغ أن وجهـة النظر «القائمـة بذاتهـا» التـي عبـر عنهـا يـاد فاشـيم، تمنـع الروايـة اليهوديـة مـن الاعتـراف بـأي «اَخـر»: كل «اَخـر» فـي التاريـخ يتعـارض مـع السـرد المنغلـق والمكتفـي بذاتـه (حتـى يمكـن للمـرء أن يقـول النرجسـي أو الشـوفيني حتـى) يتـم تصغيـره أو محـوه تمامَـا.

بدلاً من ذلك، يوجه هذا المقال الانتباه إلى نزعة أخرى تطورت ديالكتيكيًا بسبب غياب الآخر في تعليم الهولوكوست في إسرائيل، ومن مشاعر التميز والتفرد، والتعاطف الجمعي مع الذات، إلى جانب اللامبالاة بشأن معاناة الضحايا الآخرين. يقترح الطبيب النفسي ياسر الدباغ بأن الوصف الأكثر دقة للسلوك الإسرائيلي ليس التجرد من الإنسانية، بل «المحو»،

حيث يتصرف الجاني كما لو أن الضحية غير موجودة ببساطة، أو ميتة نفسياً، أو خالية من اللذات. لا يبدو أن هذا الإحساس بالمدو النفسي ظاهرة شخصية.

لا يبدو أن الجندي الإسرائيلي ينظر إلى الشخص بعقله، ويتم التعامل مع الضحية الفلسطينية كما لو كانت شيئًا ماديًا بلا روح. "

لكن «المحو» الإسرائيلي ليس بالضرورة نتيجة الخوف. في المقالة المذكورة أعلاه، بناءً على تحليله للرسائل التربوية التي نقلها متحف ياد فاشيم للهولوكوست، يدعي عاموس غولدبرغ أن وجهة النظر «القائمة بذاتها» التي عبر عنها ياد فاشيم، تمنع الرواية اليهودية من الاعتراف بأي «آخر» في التاريخ يتعارض مع السرد المنغلق والمكتفي بذاته (حتى يمكن للمرء أن يقول النرجسي أو الشوفيني حتى) يتم تصغيره أو محوه تمامًا أث. هناك علاقة سببية بين هذه الحالة الذهنية، التي طورها العامل التربوي، و «محو» الفلسطينيين من الوعي الإسرائيلي: يقول غولدبرغ: «تستخدم الهولوكوست لدحض أي نقد لنكبة الم ١٩٤٨ أو الحرمان والانتهاك الجسيمين للفلسطينيين الأساسية، الإنسانية والجماعية والفردية». أن

#### الخلاصة

تتبين من المعلومات المقدمة هنا، الحاجة لإعادة دراسة الاتجاه الجديد لفصل تدريس حقوق الإنسان عن الهولوكوست. في هذا السياق، هناك حاجة للبحث النوعي الذي يقارن إلى أي مدى يجد اليوم المعلمون ومرشدو الشباب خارج إسرائيل، حيث تُدرس الهولوكوست في سياق متقاطع مع حقوق الإنسان، صعوبة في الاستمرار بذلك. على أن يُفحص مدى تأثير الصراع الإسرائيلي الفلسطيني، على عمل المعلمين في المدارس والمتاحف، وكيف يدوي إلى فصل تربوي للموضوعات المرتبطة تاريخيًا. إلى جانب الدراسة النوعية، يجب أن يجري مثل هذا البحث مقارنة نصية، للخطاب الذي تعامل مع الهولوكوست اليوم، وفي الماضي، في تلك البلدان. بالنسبة اليهود والإسرائيلين، للصلة بين انتهاك حقوق الإنسان والفترة النازية.

سلط هذا المقال الضوء على اللامبالاة بل وحتى العنصرية تجاه العرب في إسرائيل، نقلاً عن مراقب الدولة وتقارير أخرى، أشارت إلى توافق عام وواسع، مع مثل هذه المواقف. كما لوحظ التوتر بين التجربة السابقة لاضطهاد الجماعات اليهودية، وفقدان الحساسية الحالي اتجاه الآخر، في بلد تأسس نيابة عن تلك الجماعات. ومع ذلك، فإن البحث النوعي مطلوب لإثبات الصلة بين التوعية بالهولوكوست وانعدام الحساسية الإسرائيلية تجاه الفلسطيني والآخر، التي وصفها مراقب الدولة صراحة بدالعنصرية»، ويجب أن يطرح هذا البحث أسئلة مرتبطة بدرس الهولوكوست وتصويره الآخر بشكل عام والعرب بشكل خاص. على الدراسة أن تبحث في تعريف المعاناة، والقدرة على الاعتراف بالمعاناة كبعد عالمي يؤثر على جميع البشر.

كما يجب دراسة ما إذا كان الأشخاص الذين أجريت معهم المقابلات في إسرائيل يملكون مواقف عنصرية، والكيفية التي تُبرر فيها العنصرية، في ضوء التجربة المأساوية للشعب اليهودي في القرن العشرين. يتضمن ذلك تحديد ما إذا كان الأشخاص الذين قوبلوا يعرفون البرنامج الأيديولوجي النازي لمعاداة السامية، كشكل من أشكال العنصرية، وما إذا كانوا على دراية بالعناصر النظرية والأيديولوجية التي استخدمتها النازية بالإضافة إلى كراهية اليهود، وإمكانية وجودهم خارج القضية التاريخية العنية، بين جناة آخرين.

سيكون من الجيد معرفة الطريقة التي يربط فيها نشطاء حقوق الإنسان، بين الهولوكوست وحقوق البشر

الآخرين، سواء كانوا لاجئين في أوروبا، أو مهاجرين في الولايات المتحدة، أو فلسطينين أو عمالًا مهاجرين في إسرائيل. ''

من الناحية التربوية، يوصي المقال بتعزيز الاتجاهات الإنسانية التي كانت موجودة سابقًا في إسرائيل، وتعزيز الاتجاهات الإنسانية الموجودة حاليًا والتي ذُكرت أعلاه. يجب أن يكشف المنهاج التعليمي للطلاب، الجوانب المعقدة للأيديولوجية القومية الاشتراكية، ولا يكتفي بخطاب معاداة السامية. هو بحاجة إلى التعمق في دور الجناة، ووسائل الإقناع التي استخدموها، وأهمية القيم الإنسانية والديمقراطية.

(ترجمها عن الإنكليزية مايا أبو الحيات).

٢٢ للمزيد من المعلومات اضغط/ي هنا:

https://www.yadvashem.org/he/education/about-school/teachers/teacher-list.html

https://www.yadvashem. : الماريط التبع من المعلومات اتبع من المعلومات اتبع من المعلومات الماريط org/he/education/army-security.html

۲٤ للمزيـد مـن المعلومــات اتبــع /ي الرابــط: .http://www.yadvashem org/he/about/tour-poland.html

25 18th Knesset, 4th Session, Minutes of the Meeting of the State Control Committee, Jan. 2, 2012.

https://bit.ly/3nna07y نظر /ي هنا: https://bit.ly/3nna07y انظر /ي هنا: ٢٧ انظر ري الى الروابط للمزيد من المعلومات عن البرامج على موقع المثلث: https://www.yadvashem.org/yodalef-yodbet/ يال موقع وزارة التربية والتعليم الإسرائيلية على //index.asp cms.education.gov.il/EducationCMS/Units/Moe/Shoa/ IDF's Wit: وموقع الجيش الإسرائيلي على موقع -Bezional.htm https://www.idf. على الرابط التالي: nesses in Uniform program al/error.html?aspxerrorpath=/media/30151/kitsurhatfisa.

۱۲۸ اتبع/ي الرابط التــالي: -http://www.gfh.org.il/eng/?Category کا التبعاري الرابط التــالي: -۲۰۱۸ Nov ۲۸ accessed (۲۰۱۸ ۱۸۰۸).

- 29 Am-Ad, K. "Director of the Ghetto Fighters' Museum: Reduce the Pathos in Holocaust Day Ceremonies." Ha'aretz, April 26, 2016. http://www.haaretz.co.il/gallery/.premium-1.2926554.
- 30 Israel State Comptroller, Education for Co-Existence and the Prevention of Racism. http://www.mevaker.gov.il/he/Reports/Report\_545/92be6185-dbc9-44d9-8c97-98eead-865fab/Lifetogether\_Final\_preview.pdf.
- 31 Ibid.
- 32 Shulman, D. "The Last of the Tzaddiks." New York Review of Books 65, no. 11 (2018): 4–9. انظر / ي الى e http://stateofisrael. com/declaration
- 33 State Comptroller, Education for Co-Existence, 9. http://www.mevaker.gov.il/he/Reports/ Report\_545/92be6185-dbc9-44d9-8c97-98eead865fab/Life-together\_Final\_preview.pdf?aspx.
- 34 Israeli Democracy Index, 118. https://en.idi.org.il/media/3585/democracy\_index\_2015\_eng.pdf.

۲۵ انظر/ي الى مقع المؤسسة: https://bit.ly/3u9zXvj ۱۲۸ اضغط/ي هنـــا: -https://www.acri.org.il/he/wp-content/up ۱مطرع هنـــا: -loads/2017/07/bagatz-5430-17-Lehava.pdf

٣٧ نتائـج اسـتطلاع آراء الشـبان حــول الديمقراطيــة في معهــد ســميث للأبحــاث بتاريــخ ايــار ٢٠١٥. لاحــظ أن هــذه الاســتطلاعات أجريــت قبــل «العنــف الفلســطيني» في خريــف عــام ٢٠١٥ والــذي يشــار إليــه أحيانًـا باســم «الانتفاضــة الثالثــة». انظــر/ي الرابــط التــالي: .http://www.nrg.co.il/online/1/ART2/698/146.html
38 See https://www.haaretz.co.il/news/ politics/.premium-1.6014424.

- 39 Halperin, "Teachers' and Parents' Attitude," 16.
- 40 State Comptroller, Education for Co-Existence, 2.

۱ Aharon Barak, A Judge in a Democratic Society ؛ الاقتبــاس مـــن: (Hebrew)

42 Segal, "Accounts and Lessons Have No Age," Ha'aretz, April

#### الهوامش

- 1 Zimmermann, M. "What is the Holocaust?" Holocaust Studies 20, no. 1-2 (2014): 45-56
- ۲ للمزید من المعلومات انظـر/ي الى الرابط التـالي: -https://www.fac inghistory.org/universal-declaration-human-rights/introduction-universaldeclaration-human-rights
- 3 Shiman, D., and W. R. Fernekes. "The Holocaust, and Democratic Citizenship Education." The Social Studies 2, no. 90 (1999): 53–62. doi:10.1080/00377999909602391.
- 4 Levy, D., and N. Sznaider. The Holocaust and Memory in the Global Age. Philadelphia: Temple University Press, 2006.
- 5 Alexander, J. C. Remembering the Holocaust: A Debate. New York: Oxford University Press, 2009.
- المنيد من المعلومات انظر للمسلح الشامل حلول حقوق Shiman, D., and W. R.: الانسان والثقافة حلول المحرقة هنا Fernekes. "The Holocaust, and Democratic Citizenship Education." The Social Studies 2, no. 90 (1999): 53–62. ..doi:10.1080/00377999909602391
- 7 Sheftel, A., and S. Zembrzycki. "Professionalizing Survival: The Politics of Public Memory among Holocaust Survivor-Educators in Montreal." Journal of Modern Jewish Studies 12, no. 2 (2013): 210–231
- 8 Mihr, A. "Why Holocaust Education Is Not Always Human Rights Education." Journal of Human Rights 4, no. 14 (2015): 525–544.
- 9 Ibid., 527.
- 10 Ibid.
- 11 Stern, F. The Politics of Cultural Despair: A Study in the Rise of Germanic Ideology. Garden City: Doubleday, 1965.
- 12 Zimmermann, M. 1938–1945 Germans against Germans– The Fate of the Jews, Tel Aviv: Am Oved, 2013 (Hebrew).
- 13 Mihr, A. "Why Holocaust Education Is Not Always Human Rights Education." Journal of Human Rights 4, no. 14 (2015): 538
- 14 Kingston, L. N. "The Rise of Human Rights Education: Opportunities, Challenges, and Future Possibilities." Societies Without Borders 9, no. 2 (2014): 201.
- 15 Novick, P. The Holocaust in American Life. Boston: Mariner Books, 2000.
- 16 Kingston, L. N. "The Rise of Human Rights Education: Opportunities, Challenges, and Future Possibilities." Societies Without Borders 9, no. 2 (2014): 101.
- 17 Sheftel, A., and S. Zembrzycki. "Professionalizing Survival: The Politics of Public Memory among Holocaust Survivor-Educators in Montreal." Journal of Modern Jewish Studies 12, no. 2 (2013): 222.
- 18 Ibid.
- 19 Ibid., 233.
- 20 Cohen, E. H. "Educational Dark Tourism at an in Populo Site, The Holocaust Museum in Jerusalem." Annals of Tourism Research 38, no. 1 (2011): 200.
- ۲۱ للمزید من المعلومات اضغط *إي هن*ا: .https://www.yadvashem org/he/education/about-school.html

- 68 Michman, D., and D. Porat. "Who's Excluding Whom?" Ha'aretz, May 24, 2016. https://www.haaretz.co.il/opinions/.premium-1.2952747.
- 69 Browning, C. Ordinary Men: Reserve Police Battalion 101 and the Final Solution in Poland. New York: HarperCollins, 1992.
- 70 Israel Ministry of Education. Director General's Bulletin, 2004. http://cms.education.gov.il/ EducationCMS/applications/mankal/arc/se4bk7\_6\_10.htm.
- 71 Ibid.
- هـ و الغـاز السـام (HCN) المعـروف باسـم سـيانيد الهيدروجـين 72 السـتخدم لقتـل اليهـود وغيرهـم في غـرف الغـاز أثنـاء الهولوكوسـت
- 73 Zimmermann, M. "What is the Holocaust?" Holocaust Studies 20, no. 1–2 (2014): 49.
- 74 Zuckermann, M "If the Extermination Hadn't Happened. On Max Horkheimer's the Jews and Europe." Theory and Criticism 3 (1993).
- 75 Tal, U. "Violence and the Jew in Nazi Ideology." Chap. 1 In Religion, Politics and Ideology in the Third Reich: Selected Essays, 1–15. London: Routledge, 2004. 10.
- 76 Wolff, N. "How Nationalism Was Used to Repudiate Democracy: The Case of Fascist Italy and Nazi Germany." Journal of Political Ideologies 20, no. 1 (2015): 86–108.
- 77 Zuckermann, M "If the Extermination Hadn't Happened. On Max Horkheimer's the Jews and Europe." Theory and Criticism 3 (1993).
- 78 Blatman, D. "Holocaust Scholarship: Towards a Post-Uniqueness Era." Journal of Genocide Research 17, no. 1 (2015): 23. 79 Ibid.. 26.
- 80 Ibid., 38, see also, Blatman, D. "Holocaust Scholarship: Towards a Post-Uniqueness Era." Journal of Genocide Research 17, no. 1 (2015): 38.
- 81 Dowty, A. "Israeli Foreign Policy and the Jewish Question." Middle East Review of International Affairs 3, no. 1 (1999): 1–13.
- 82 Sela, A., and A. Kadish. "Israeli and Palestinian Memories and Historical Narratives of the 1948 War—An Overview." Israel Studies 21, no. 1 (2016): 1–26.
- 83 Bar-Tal, D., A. Raviv, A. Raviv, and A. Dgani-Hirsh. "The Influence of the Ethos of Conflict on Israeli Jews' Interpretation of Jewish-Palestinian Encounters." The Journal of Conflict Resolution 53 (2009): 94–118.
- 84 Bar-Tal, D. "Why Does Fear Override Hope in Societies Engulfed by Intractable Conflict, as it does in the Israeli Society?" Political Psychology 22 (2001): 601–627.
- 85 Numbers 23:9.
- 86 Halperin, E. "Teachers' and Parents' Attitude to the In-School Discussions of Controversial Issues." In Dov Lautman Conference. Herzliya: IDC, 2016. http://lautmaneduforum. org.il/wp-content/uploads/2017/06/Final-studyDiscussion-of-Teachers-Dispute.pdf.
- 87 Jarymowicz, M., and D. Bar-Tal. "The Dominance of Fear over Hope in the Life of Individuals and Collectives." European Journal of Social Psychology 36 (2006): 367–392.

- 12, 2010 (Hebrew). https://
- www.haaretz.co.il/opinions/1.1197023.
- 43 Shehori, "Memories of Democracy Square," Ha'aretz, June 25, 2001 (Hebrew).
- 44 Ibid.
- 45 Yaron Idan, interviewed by Rotem Starkman and Lior Datal, "'Competition: Who Will Get the Pupils to Cry More?' What Your Children Really Go Through in Poland," Ha'aretz, May 4, 2016. https://www.themarker.com/markerweek/1.2934434 (Hebrew).
- 46 Goldberg, A. "The 'Jewish Narrative' in the Yad Vashem Global Holocaust Museum." Journal of Genocide Research 14, no. 2 (2012): 187–231.
- 47 Ibid.
- 48 Ibid., 193-4, 201, 203.
- 49 Yad Vashem. Scientific Advisory Committee. Minutes, 1973.
- 50 Yad Vashem. Scientific Advisory Committee. Minutes, 1978
- 51 Evron, B. "The Holocaust: A Danger to the Nation."]. Itton 77 (1980).
- 52 Evron, B. "The Holocaust: Learning the Wrong Lessons." Journal of Palestine Studies 10, no. 3 (1981): 16–26.
- 53 Ibid., 21.
- 54 Ibid.
- 55 Bauer answered Evron in "An Attempt at Clarification," Itton 77 (Sept.-Oct. 1980) (Heb);
- Evron replied in "A Clarification to a Clarification," Itton 77 (Nov.-Dec. 1980) (Heb).
- 56 Elkana, Y. "The Need to Forget." Ha'aretz, October 13. http://web.ceu.hu/yehuda\_the\_need\_to\_forget.pdf, 2012.
- 57 Ibid.
- 58 Ibid.
- 59 Zuckermann, M. "The Curse of Forgetting." In Shoah in the Sealed Room: The "Holocaust" in the Israeli Press during the Gulf War]. Tel Aviv: n.p., 1993.
- 60 The Hebrew word zekhor is the imperative of the verb "to remember."
- 61 Zuckermann, M. "The Curse of Forgetting." In Shoah in the Sealed Room: The "Holocaust" in the Israeli Press during the Gulf War]. Tel Aviv: n.p, 1993.
- $62\,Alpher, R.\, "Don't\,Fast-Forget!"\,\,Ha'aretz, April\,\,13,\,2018$
- 63 Zuckermann, M. "The Curse of Forgetting." In Shoah in the Sealed Room: The "Holocaust" in the Israeli Press during the Gulf War]. Tel Aviv: n.p, 1993.
- 64 Feldman, J. Above the Death Pits, Beneath the Flag: Youth Voyages to Poland and the Performance of Israeli National Identity. New York and Oxford: Berghahn, 2008.
- 65 Ram, U. Memory and Identity: The Sociology of the Historians' Debate in Israel."]. Theory and Criticism 8 (1996): 9–32.
- 66 Naor, A. "Lessons of the Holocaust versus Territories for Peace, 1967–2001." Israel Studies 8, no. 1 (2003): 130–152.
- 67 Blatman, D. "Yad Vashem was Derelict in its Duties.". Ha'aretz, May 4. http://www.haaretz.co.il/opinions/.premi-um-1.2934280, 2016.

- 91 Goldberg, A. "The 'Jewish Narrative' in the Yad Vashem Global Holocaust Museum." Journal of Genocide Research 14, no. 2 (2012): 201.
- 92 Ibid., 206
- 93 Ibid.
- 94 Carmon, A. "eaching the Holocaust as a Means of Fostering Values."]. Halakhah Le-ma'aseh be-tikhnun limmudim (Praxis in Developing a Curriculum) 3 (1980): 97–111.
- 88 Zimmermann, M. Die Angst vor dem Frieden: Das israelische Dilemma. Berlin: Aufbau, 2010
- 89 Magal, T., D. Bar-Tal, and E. Halperin. "Why is it so Difficult to Motivate people to Support Peace Processes? A Case Study of Jewish-Israeli Society 2009–2015."]. Politika, 2016.
- 90 Ad-Dabbagh, Y. "Traumatic Erasure, Prejudice and Guilt: The Role of Compassion-resistance in the Middle-East Conflict." Unpublished paper. In IPA conference. Boston, July 2015.



### وليد حباس \*

# الاستعمار الاستيطاني ونظريات الحدود/التخوم: نحو إطار تحليلى يفتح آفاقًا بحثية جديدة



#### مقدمة

في الخارطة الشهيرة المرفقة أعلاه، تتقلص مساحة فلسطين الخضراء، وتنكمش، ثم تتشظى، لتبدو جزرًا معزولة ومتفرقة ومحاطة بإسرائيل الكبرى. قَصَد راسمو

على الرغم من أن دراسة الحدود كانت قد بدأت باعتبارها حقلًا دراسيًا ينتمي إلى العلوم الجغرافية، أو الجغرافيا السياسية، فإنها تحولت، منذ بداية التسعينيات من القرن الماضي إلى حقل دراسي عابر

في منطق فعلها، لتحول فلسطين إلى واحدة من أكثر

المناطق تعقيدًا من حيث نظام الحدود المفروض؛ ومن

هنا تنبع أهمية دراسات الحدود (border studies).

هــذه الخارطــة، الإشــارة إلى التحــولات في حــدود «دولــة»

فلسطين من فلسطين المتخيلة قبيل وعد بلفور (١٩١٧) وصولًا إلى ما تبقى من «دولة» فلسطين بعد انهيار مفاوضات أوسلو للسلام، وتجميد الحيز الذي تسيطر عليه السلطة الفلسطينية عند حدود مناطق «أ» و «ب» وقطاع غزة. لكن، عند الانتقال من الخارطة الورقية (ذات التفكير الدولاني) إلى الواقع المعاش (حيث تتعقد الحياة الاجتماعية تحت الاستعمار)، فإن هذه الخارطة ستكشف عن طبقات عدة من الحدود التي تتشابك

\* باحث في المركز الفلسطيني للدراسات الإسرائيلية- مدار، وطالب دكتوراه في دائرة علم الاجتماع والأنثروبولوجيا في الجامعة العبرية في القدس. راجع منشوراته الأكاديمية على -0000-9516-6550.

107

<u>قضایا</u> إسرائیلیة

للاختصاصات، يفرز باستمرار أسئلة تعتبر في صميم علم الاجتماع، والأنثروبولوجيا، والاقتصاد السياسي، والعلوم السياسية، وعلم القانون، والإدارة، وغيرها. ' تكمن أهمية العودة إلى دراسات الحدود في الآتى: ١) النظام الحدودي الإسرائيلي هو بنية مفروضة (-top down structure) لكنها ديناميكية متغيرة باستمرار، وبالتالي، من شأن فهم هذه البنية أن يلقى المزيد من الضوء على خصوصية الاستعمار الاستيطاني الصهيوني من جهة، وعلى أوجه التشابه والتقاطع بينه وبين مشاريع الاستعمار الأخرى. ٢) نظام الحدود الإسرائيلي لا يجب أن يعتبر مجرد بنية مفروضة من الأعلى بشكل مستقل وغير خاضعة لتحديات واستئنافات الفلسطينيين (bottom-up encounters)، وبالتالي، من شأن فهم أنماط الصراعات، والتشابكات، والتفاعلات بين البنية الحدودية والسكان الفلسطينيين، أن يلقى المزيد من الضوء على حياة الفلسطينيين تحت الاستعمار.

وفي سياق مشروع الاستعمار الاستيطاني، تنشأ علاقة معقدة بين المستعمر (المستوطن) والمستعمر (الأصلاني) والأرض (موضوع الصراع الرئيس). لا يجب أن نسرع في تحديد معالم هذه العلاقة الثلاثية المعقدة بدون العودة للحقائق الإمبيريقية في ديناميكيتها وتغيرها اللامتناهي. ركزت بعض الأدبيات على جانب المستعمر؛ أدواته في الاستحواذ على الأرض، والبطانة الأيديولوجية التي يوظفها، وتناقضاته الداخلية، وبنائه الدولاني (دراسات الاستعمار الاستيطاني). ركز البعض الآخر من الأدبيات على جانب المستعمَر، وكيف يعيد، أو لا يعيد، إنتاج أصلانيته، وقدرته على المقاومة، وغيرها (دراسات الأصلانيين). تحاول هذه المقالة أن تركز على الأرض (الموضوع الأساسي للاستعمار الاستيطاني) بحيث تنظر إلى علاقـة المستعمر والمستعمر، وتشابكاتها، والتراتبيات العاموديـة التـى تنتجهـا، وتناقضاتهـا، مـن خـلال فهـم كيف يستخدم المستعمر الصدود لبناء علاقته مع المستعمَر.

يق ترح علينا منظرو دراسات الحدود ألا ننظر إلى الحدود باعتبارها خطًا ثابتًا يفصل بين «هنا» و«هناك» (حدود جغرافية) أو بين «الأنا» و»الآخر» (حدود اجتماعية - عرقية، دينية، إثنية، قومية... إلخ). وإنما يجب النظر إليها باعتبارها بنية (structure)، بمعنى أن الحدود تتحول إلى «ناظم علاقات» بين الطرفين، ويتم من خلالها إعادة إنتاج «هنا»/»الأنا»

في علاقته مع «هناك» / «الآخر» بحيث يستقي كل طرف هويت من طبيعة العلاقة التي تربطه مع الطرف الثاني (relationism)، وليس من خلال سمات جوهرية متأصلة في كل طرف (essentialism). وهذه العلاقة تنظمها الحدود.

لكن يجب التوضيح منذ البداية، بأن الحدود كناظم لعلاقــة صراعيــة بــين «هنا» / «الأنــا» و «هناك» / »الآخــر»، ليست حدودًا أفقية (horizontal divisions) خالية من التراتبيات الاجتماعية، وعلاقات القوة، والسيطرة، والهيمنة. فالحدود لا تفصل كما هو متوقع من دلالتها اللغوية: الحدود من الفعل بحد، برسم خطًا ليفصل، ويميز، أي يقطع العلاقة بين الطرفين ليحيا كل طرف في سيرورة تطور خاصة به. بل إنها تفعل العكس تمامًا؛ إنها تنشئ علاقة (بدلًا من أن تفصل!) وتربط سيرورة تطور «هنا» / «الأنا» من خلال طبيعة العلاقة الضدية التي تنشأ مع «هناك» / «الآخر». لكن العلاقة التي تنشئها الحدود قد تأخذ في سياقات معينة، كالاستعمار، شكلًا متطرفًا من أشكال علاقات القوة التراتبية. من هنا، يكمن أحد أهم المداخل لإلقاء المزيد من الضوء على علاقة المستعمر الصهيوني مع الأصلاني الفلسطيني في الحدود التي فُرضت لتنظم علاقات القوى بين الطرفين، وكيف ساهمت الحدود، كعملية مستمرة، بإعادة إنتاج ديالكتيكي لكل طرف ضمن وحدة وصراع الأضداد.٢

تعود هذه المقالة إلى دراسات الحدود (border studies)، أو دراسات محيط الحدود (studies studies)، وتحاول: ١) أن تنظر في علاقات المستعمر-المستعمر لتكشف أبعادًا إضافية من خلال الاستعانة بالأدوات المعرفية والنظرية والتحليلية التي تطورت في حقل دراسات الحدود؛ ٢) أن تستعرض أهم الأدبيات المتعلقة بالصراع الإسرائيلي - الفلسطيني التي تناولت الحدود ونظام السيطرة المكانى (Israeli system of spatial control) الإسرائيلي، خصوصًا داخل الضفة الغربية؛ ٣) إثارة بعض القضايا التي يمكن البناء عليها، وتطويرها مستقبلًا كإشكاليات بحثية قلّما التُفت إليها، ويمكن أن تشكل مادة أولية (للباحثين، وطلاب الدراسات الإسرائيلية، والنقاد) لمراكمة مزيد من الفهم حـول طبيعــة البنيــة الاســتعمارية الراهنــة – وهــذا مــا تشــير إليه المقالـة أدنـاه بالخـط العريـض. اسـتدعى الجمـع بـين هذه النقاط الثلاث في هذه مقالة، أن تُقسَّم إلى ثيمات متفرقة، لكنها تتراسل فيما بينها.

### تخوم (frontiers) أم حدود (borders)؟

يشكل مفهوم التخوم أحد أهم أشكال العلاقات الحدودية التي تنشأ في سياق الاستعمار الاستيطاني. حسب الذي (Frederick Jackson Turner)، الذي حاول إلقاء مزيد من الضوء على تبلور المجتمع الأميركي في سياق استعمار استيطاني توسعي، فإن التخوم هي خط يفصل بين «الحضارة» (المستوطنات الأوروبية في شرق الولايات المتحدة) و «البربرية» (الأراضي التي تقع غرب خط التخوم و «تنتظر» الاستيطان). ٤ لكن التخوم هي خط متحرك باستمرار، بحيث يرسم المستوطن الجديد التخوم ليدخل في علاقة «توسع» مع الأراضي الواقعة ما وراء التخوم. فعلى العكس من الحدود (borders) التي تفترض علاقة إقصاء (exclusion) مع أراضي الآخر، تطمح التخوم إلى نسج علاقة احتواء (inclusion) معها. حاول عالم الاجتماع الإسرائيلي باروخ كيمرلينغ البناء على مفهوم التخوم ليلقى الضوء على اسرائيل باعتبارها مجتمع استعمار استيطاني. في كتابه الشهير Zionism and Territory: The Socio-Territorial Dimensions of Zionist Politics، يقترح كيمرلينغ استخدام مفهوم «التخومية» (frontierity) عند مقارنة استعمار أميركا، مع الجزائر

أو فلسطين، أو غيرها. ° تتعلق التخومية بقيمة الأرض «الفارغة»، ووفرتها، واتساعها، وما إذا كانت مأهولة ووفق أي كثافة سكانية... إلخ. ويدعى كيمرلينغ أن هذه العوامل التي تميز التخوم الأميركية عن التخوم الصهيونية، تلعب دورًا في صياغة علاقة المستوطن بالأصلاني. في حالة أميركا، فإن وفرة الأراضى المتدة ما وراء التخوم، كانت تعنى أن المستوطنين ينظرون إلى التخوم باعتبارها فضاء مفتوحًا ورحبًا، قد لا ينضب بسرعة. ساهمت هذه الشروط، في الحالة الأميركية، في تبلور قيم الفردانية داخل المجتمع الأميركي الاستيطاني، بحيث باستطاعة الفرد أن يساهم بنفسـه، ومن خلال جهوده الخاصـة، في التوسع الاستيطاني نظرًا لوفرة الأراضي وعدم تسليعها بعد. بينما كان الحال في فترة الييشوف مختلفًا تمامًا، بحيث أن ندرة الأراضى، قيمتها العالية، وكثافة التواجد الفلسطيني العربي عليها، ساهم في تبلور قيم «الجماعية» و»التعاونية» و»الاشتراكية» كشروط أساسية لتكوين مجتمع المستوطنين الصهيونيين. ٦ لكن الأدبيات المتوفرة تفترض أن التخوم هي مساحات «غير محررة» ينتظر المستوطن «فتحها» والتوسع عليها. وبالتالي، فإن التخوم تفترض وجود «مستعمرة أولى» (في حالة فلسطين هي أراضي عام



الجدران الإسرائيلية: جزئية في منظومة تحكم قاسية ومعقدة. (وكالات)

109

<u>قطایا</u> إسانیتیة بيد أنه لا يجب اعتبار العلاقات الثلاث (مع السكان والأرض والاقتصاد) علاقات منفصلة غير متداخلة، وإنما تتبادل التأثير والتأثر. مثـلا، حللت ليلى فرسخ العلاقة بين الاستعمار الاستيطاني الذي يقوم على «احتواء» الأرض الفلسطينية، وبيـن إثبـاع العمـال الفلسطينيين، بحيث أن التوسـع الاستيطاني على الأرض ساهم في «بلترة» (مِن بروليتاريا) الفلاحين الفلسطينيين وتحويلهم إلى أيد عاملة رخيصة بعد قطع العلاقة بينهم وبين أراضيهم.

١٩٤٨) وأراضِ تنتظر الضم إلى المستعمرة الأولى (كما هـو الحـال في مفهـوم wild wild west الأميركـي). ربمـا يصلح إذن الاستناد إلى مفهوم التخوم في المساعدة على فهم طبيعة العلاقات التي نشأت في فترة الييشوف، وكيف أن الكيبوتس، والموشاف والموشفاة، كانت بمثابة جيوب استيطانية حوات الفضاء المحيط بها إلى تضوم توسعية. لكن مفهمة الضفة الغربية، باعتبارها «المستعمرة الثانية» مقارنة بالمستعمرة الأولى (أراضي عام ١٩٤٨)، يحتاج إلى المزيد من التدقيق المفاهيمي والنظرى، لأن الضفة الغربية ليست مجرد أراض تنتظر «فتحها»، وإنما تقع فعليًا داخل مجال السيطرة الإسرائيلية. هذا قد يعنى أن مفهوم التخوم الدي يطوره مستوطنو الضفة تحديدًا لا يتعلق بالتوسع على الأراضى وإنما في تحويلها من أراض تحت «السيطرة الإسرائيلية» إلى أراضٍ تحت «السيادة الإسرائيلية». إن مفهوم التخوم هنا، قد يفتح أيضًا مجالات بحثية جديدة لإعادة تحليل العلاقة الاستعمارية بين السيطرة والسيادة والأفعال العنيفة. إن البحث الإمبريقي مدعو للنظر في الاختلافات بس التخوم الأميركية (إنشاء علاقة بين المستوطن والأرض «الوفيرة» تقوم على العنف لمحو الأصلاني) وبين التخوم الصهيونية في فترة الييشوف (علاقة بين المستوطن والأرض «النادرة» تقوم على التخطيط المركزي والعنف لإزاحة الأصلاني) وبين التضوم الصهيونية الاستيطانية في الضفة الغربية (علاقة بين المستوطن والأرض «التوراتية» تقوم على الهندسـة الاسـتعمارية لـ «حبـس» الأصلانـي في تجمعات معزولة) وبين التخوم في مدينة القدس (علاقـة بـين المسـتوطن والأرض تقـوم عـلى التوسيع الاختراقي -penetration- لتقويض امتداد سكاني). إن ما يجمع كل هذه العلاقات هو نهم استعماري

للاستحواذ على المزيد من الأرض، بحيث أن مفهوم التخوم في كل حالة ينطوي علاقات قوة تحتاج إلى المزيد من الاهتمام لتبيان فرادتها وتداعياتها.

ولا تقتصر التخوم على بناء علاقة تنطلق من «المستعمرة الأولى» باتجاه «المستعمرة الثانية»، بل إننا أيضًا، في الحالة الصهيونية، أمام «تخوم عكسية» (reversal frontiers) بحيث أن المستوطنين في «المستعمرة الثانية» يعودون إلى «المستعمرة الأولى» كفضاء تدخلى جديد في ما يعتبرونه إعادة «تصويب» العقيدة الصهيونية بعد أن أفسدتها ليبرالية الإسرائيليين وعلمانيتهم التخريبية، وقيم الحداثة البالية. مثلًا، ظاهرة «الأنوية التوراتيــة»، وهــى عائــلات مــن المسـتوطنين المتشــددين دينيًا وصهيونيًا، يخرجون من «المستعمرة الثانية» (مستوطنات الضفة الغربية) ليستوطنوا في المستعمرة الأولى (مدن الداخل) لإعادة نشر قيم الصهيونية الدينية والولاء ليهودا والسامرة وغربلة المجتمع الإسرائيلي من تلوث الحداثة. والهدف من إعادة بناء علاقة «المستعمرة الثانية» مع المستعمرة الأولى عبر مفهوم التخوم العكسية إنما يهدف بالأساس إلى الحفاظ على المستعمرة الثانية وتحويلها إلى «إجماع» داخل المجتمع الإسرائيلي بعد أن تنازلت «الصهيونية العلمانية» عن أراضي سيناء، وأراضي غرة وبعض مستوطنات شمال الضفة الغربية، وهي، أي الصهيونية العلمانية، إذا ما تركت لشأنها قد تكون أميل إلى التنازل عن أجزاء مهمة من المستعمرة الثانية، كما فعلت أثناء اتفاق أوسلو! هذا الجدل النظري الذي يستند إلى مفهوم التخوم والتخوم العكسية من شأنه أن يعقد العلاقة بين «المستعمرة الأولى» و«المستعمرة الثانية» بحيث أن المستعمرة الأولى ترسل مستوطنين إلى المستعمرة الثانية، لكن هـؤلاء المستوطنين يرسلون بدورهم «مستوطنين تىشـــىرىن» إلى المسـتعمرة الأولى.

### الضفة الغربية: إقصاء أم احتواء؟

في العام ١٩٦٧، اجتاح الجيش الإسرائيلي «الخط الأخضر» الذي كان يفصل الضفة الغربية عن إسرائيل، واحتل أراضي الضفة الغربية، وفرض حكمًا استعماريًا. لقد تطور الحكم الاستعماري في الضفة الغربية على مـرّ السـنين، ويمكـن تلخيـص علاقتـه بالسـكان والأراضي الفلسطينية من خلال مجالات التدخل الرئيسة الثلاثة التالية: ١) في ما يخص الأرض، توسعت السيطرة الإسرائيلية عن طريق مصادرة الأراضي، وإعلان أراضي الدولة، وبناء المستوطنات اليهودية؛ ٢) في ما يخص السكان الفلسطينيين، حكمت إسرائيل الفلسطينيين ك «رعايا» غير مواطنين وحَددت إقامتهم على جيوب معينة داخل الضفة الغربية ومنعت أي هجرة سكنية من الضفة الغربية إلى إسرائيل؛ ٣) اقتصاديًا، بات اقتصاد الضفة الغربية يعتمد بشكل كبير على الاقتصاد الإسرائيلي الأكثر تقدمًا كسياسة أساسية للسيطرة على السكان الفلسطينيين ومنع تطورهم اقتصاديًا (انظر الجدول ١).

| نوع الاستعمار                                     | الحدود                                     | العلاقة                     |                       |
|---------------------------------------------------|--------------------------------------------|-----------------------------|-----------------------|
| استعمار عازل<br>incarceration)<br>(colonialism    | فواصل<br>(boundaries)                      | استبعاد<br>(exclusion)      | السكان<br>الفلسطينيون |
| استعمار استيطاني<br>settler)<br>(colonialism      | تخوم<br>(frontiers)                        | احتواء<br>(inclusion)       | الأراضي<br>الفلسطينية |
| استعمار استغلالي<br>exploitative)<br>(colonialism | تبعیة اقتصادیة<br>economic)<br>(dependency | سيطرة وتحكم<br>(domination) | الاقتصاد<br>الفلسطيني |

بيد أنه لا يجب اعتبار العلاقات الثلاث (مع السكان والأرض والاقتصاد) علاقات منفصلة غير متداخلة، وإنما تتبادل التأثير والتأثر. مثلًا، حللت ليلى فرسخ العلاقة بين الاستعمار الاستيطاني الذي يقوم على «احتواء» الأرض الفلسطينية، وبين إثباع العمال الفلسطينين، بحيث أن التوسع الاستيطاني على الأرض ساهم في «بلترة» (من بروليتاريا) الفلاحين الفلسطينين وتحويلهم إلى أيد عاملة رخيصة بعد قطع العلاقة بينهم وبين أراضيهم. أوقد كان وعلان موشيه ديان «إلغاء» الخط الأخضر في العام ١٩٧٠،

وأن الفلسطينيين باتوا بعد هذا الإعلان يعتمدون اقتصاديًا على إسرائيل بمثابة اللحظة التأسيسية للتبعية الاقتصادية. هذا قد يعنى، من الناحية الجدلية، أن إلغاء الحدود بين الضفة الغربية وإسرائيل (الخط الأخضر) لا يجب ان يُدرس بشكل منعزل عن نشوء حدود أخرى داخل الضفة الغربية نفسها (بين أراض للتجمعات الفلسطينية وأراض تُصادر لغايات التوسع الاستيطاني). ففي اللحظة التي وصل فيها عدد العمال الفلسطينيين داخل إسرائيل إلى نحو ٤٠٪ من القوى العاملة الفلسطينية، كان نحو ٣٣٪ من أراضي الضفة الغربية مصنفة كأراض مصادرة من قبل الحاكم العسكري إما لغايات استيطانية أو لغايات عسكرية. أن البحث في العلاقة بين إزالة حدود (بين الفلسطينيين كلاعبين اقتصاديين وبين إسرائيل) وإنشاء حدود (تهويد أراضى الضفة الغربية لتميزها عن الأراضى ذات الكثافة الفلسطينية)، هو بحث إمبيريقي يجب أن يستند إلى مفهمة عميقة لطبيعة البنية الاستعمارية التي تتوالف فيها تقنيات الاستبعاد/ الضم والفصل/ا لربط ليس لتفتيت المكان وحسب (نظرة جغرافية تبسيطية)، وإنما لإقامـة علاقـات هيمنـة وقـوة ونفـوذ (فهـم اسـتعماري للعلاقات) بين المستوطن والأصلاني والأرض؛ تعد هذه التشابكات حقلًا بحثيًا خصبًا ينتَظر من يحرثه.

وتقـترح فرسـخ الاسـتفادة مـن مفهـوم البانتسـتون (-Ban tustan)، وهـو شـكل مـن أشـكال رسـم الحـدود الجغرافيـة بين المستوطن والأصلاني بحيث يكون الأصلاني قادرًا على الاستقلال سياسيًا بدون أن يستقل اقتصاديًا عن المستعمرة، وهذا ما يميزه، حسب فرسخ عن الكانتون (canton) الذي هو حير جغرافي معزول لم تتحدد تداعياته السياسية بعد. وعليه، تدى فرسخ في مناطق السلطة الفلسطينية (تحديدا مناطق «أ») بمثابة بانتستونات حولت هذه المناطق إلى مناطق احتياط لتوفر العمالة الرخيصة، وتحويل الضفة الغربية إلى سوق أساسي للمنتجات الإسرائيلية. ' بيد أن المقارنة مع جنوب أفريقيا، التي دفعت فرسخ لاقتراح مفهوم «البنتستنة» على مناطق السلطة أهملت حقيقة مهمة وهي أن نموذج جنوب أفريقيا كان يقوم بالأساس على عمالة الأصلانيين، بحيث أن توقف عمالة الأصلانيين داخل اقتصاد المستوطنين قد تكون له تبعات وجودية على بنية الاستعمار، وهذا ليس الصال في الضفة الغربية. إن الحدود التي ترسمها إسرائيل لاستبعاد الفلسطينيين سياسًا، وفي الوقت نفسه دمجهم اقتصاديًا في

موقع دونى وتابع، لا تنبع من حاجة المستوطنين الملحة لقوة عمل رخيصة، بقدر ما هي حاجة لإدارة حياة الفلسطينيين (population management)، كشكل متميز من العلاقات الاستعمارية التي نشأت في سياق الاستعمار الاستيطاني الصهيوني داخل الضفة الغربية (وليس داخل إسرائيل مثلًا قبل العام ١٩٦٦). وقد أشار شير حافير إلى أن إدارة السكان تحولت إلى مستروع ربحى من خلال تحالف رأس المال الإسرائيلي العامل في مجال الهاي-تك والرقابة والتجسس وإدارة السكان مع البيروقراطية العسكرية (الجيش والمخابرات) والبيروقراطية المدنية (الإدارة المدنية)'' الأمر الذي يتيح هامشًا عريضًا للادعاء: محو/ إبادة السكان الأصلانيين تحول إلى رغبة إستراتيجية بعيدة المنال (بالنسبة للمشروع الاستعماري) في الوقت الراهن، في المقابل، تحول السكان المستعمَرين إلى «مختبر تجارب» لتطوير التقنيات الذكية المتعلقة بإدارة السكان، وحركتهم، واقتصادهم، وسيكولوجيتهم، وأنماط حياتهم الاجتماعية، ثم بيع هذه التقنيات في السوق العالمي. ربما لهذا السبب، قد يكون البحث التاريخي المقارن الذي يضع البنية الاستعمارية الإسرائيلية جنبًا إلى جنب مع نماذج أخرى من الاستعمار الاستيطاني ميدانًا آخر للبحث الذي سيساهم في إعادة النظر في تجليات مفهوم المحو، وعلاقات المستوطن بالأصلاني ثم بالأرض، خصوصًا في حقبة نيوليرالية يتحول فيها رأس المال إلى لاعب أساسي يعيد تصفيف علاقات الهيمنة الاستعمارية التبسيطية، وبالتالي على البحث الأكاديمي أن يرفد هذه العلاقات بخميرة نقدية قد تكون لها انعكاسات عملية على نضالات الشعوب الأصلانكة.

أحداً أهم المؤرخين الذين بحثوا في هذه العلاقات هو فيلدهاوس (D. K. Fieldhouse) في كتابه من العام وفيلدهاوس أن نميز بين المستعمرات الزراعية (plantation colonies) والمستعمرات المختلطة (mixed colonies) والمستعمرات الطاهرة (mixed colonies) والمستعمرات الطاهرة (-ines). تقوم المستعمرات الزراعية على مساحات شاسعة من الأراضي الوفية والتي تُخصص للزراعة الرأسمالية، بحيث لا يشكل السكان الأصلانيون بتاتًا قوة عمل طيعة أو نافعة، وبالتالي تقوم المستعمرات الزراعية على الستيراد عمال من الخارج لتنشأ علاقة ثلاثية بين المستوردة (علاقات استعباد)، والأصلاني (لا لزوم له)، والعمالة المستوردة (علاقات استعباد). لكن في المستعمرات الطاهرة،

يقوم المستوطنين أنفسهم بدور العمالة، وتنشأ بداخلهم علاقات طبقية وظيفية (رأسماليين وعمال)، لكنها علاقات متماسكة تنعدم فيها الصراعات الطبقية عندما يتعلق الأمر بعلاقة المستوطنين بالأصلانيين، كما كان الحال في المستعمرات الفرنسية في كندا. أما المستعمرات المختلطة، كما هو الحال في المستعمرات الإسبانية في المكسيك والبيرو، فقد عمل المستوطنين في الأرض، لكنهم لم يستبعدوا تمامًا الأصلانيين كقوة عمل رخيصة وإنما استوعبوهم تدريجيًا. وعليه، نظرة معمقة تقوم على دراسات المقارنة وعليه، نظرة معمقة تقوم على دراسات المقارنة بين نماذج الاستعمار الاستيطاني، لا تفترض قراءة تبسيطية لمفهوم الإبادة، أو المحو، الذي ينشأ في سياق الاستعمار الاستيطاني، بل إن هناك حاجة إلى الانطلاق من الوقائع الإمبيريقية لفهم مالات العلاقة بين المستوطن والأصلاني، والأرض.

قلما نجد دراسات تكشف عن الطريقة التي تتفاعل فيها هذه العلاقات (المستوطن - الأصلاني -الأرض) مع بعضها بعضًا ضمن البنية الاستعمارية الشاملة. فليس واضحًا تمامًا، على الأقل من الأدبيات المتوفرة، كيف تطورت العلاقة الفاصلة بين إسرائيل والسكان الفلسطينيين، وكيف ساهم التطور في شكل العلاقة في إعادة صياغة علاقة إسرائيل بالأرض التي تتوسع عليها. حسب غوردون، فإن إسرائيل انتقلت في علاقتها «الفاصلة» مع الفلسطينيين من مبدأ التدخل في الفلسطينيين كجماعة (١٩٦٧–١٩٩١) إلى مبدأ التحكم فيهم كأفراد بعد تطوير نظام التصاريح (بعد العام ٢٠٠٢ تحديدًا) والتي تقوم على التمييز بين الفلسطينيين بناء على بروفايل شخصى فردى. ١٠ لكن في مقالة وليد حباس وياعيل بيردا، فإن الاستعمار الاستيطاني الذي يرسم علاقة استبعاد مع السكان الفلسطينيين، قادر أيضًا على ضم جيوب اقتصادية فلسطينية إلى الاقتصاد الإسرائيل، وهي علاقات جديدة لا يمكن مفهمتها فقط من خلال نموذج التبعيـة الاقتصاديـة. ١٤ فاليـوم هنـاك العـشرات مـن المصانع الفلسطينية المقامة وراء الحدود الفاصلة بين إسرائيل والفلسطينيين، والتي ضُمت فعليًا إلى الاقتصاد الإسرائيلي من خلال الإبقاء عليها جغرافيًا داخل أراضي المنطقة «أ»، لكن في المقابل ضمها اقتصاديًا من خلال منحها نظام فواتير واحتساب ضريبي إسرائيليين، وشهادات جودة إسرائيلية، وأخيرًا تسييجها وتحويلها إلى مساحات إسرائيلية عبر ربط العملية الإنتاجية بكاميرات رقابة إسرائيلية، والسيطرة والإشراف المباشرين على كل إن جدار الفصل في الضفة الغربية مثلًا يشبه الحدود «السميكة»، إذ إنه يتحكم عن كثب في نوعية التفاعلات عبر الحدود وكميتها من خلال تنظيم البضائع/ العمال/ السكان الفلسطينيين العابرين، ومتى وتحت أي شروط يعبرون. إلى جانب تحديد وفصل الأراضي المتجاورة (إسرائيل عن الضفة الغربية أو إسرائيل عن أراضي السلطة الفلسطينية؟)، تعمل الحدود أيضًا كواجهة (interface) توجه المعاملات الاقتصادية ثنائية الاتجاه.

ما يدور داخل سور المصنع. لا يمكن فهم هذا الضم فقط بالعودة إلى مصطلحات التخوم/الحدود، هناك اقتراح لفهمه من خلال العلاقة الثلاثية: السيطرة على السكان، وإثباع الاقتصاد، والتوسع الاستيطاني على الأرض، وهي علاقة تفترض وجود طراز معقد من الحدود.

### الانتقال من «ما هي الحدود؟ » إلى «ماذا تفعل الحدود؟»

دعا الكثير من الباحثين إلى استبدال الاهتمام بطبيعة الحدود المفروضة إلى البحث في انعكاسات الحدود على حياة الفلسطينيين. في هذا السياق، يوفر لنا أرئيل هاندل رزمة أبحاث ملهمة حول إعادة تشكيل الزمكان (space-time) الفلسطيني بين كماشة الحدود الإسرائيلية. ويقترح هاندل الاستفادة من مفهوم الرقابة (surveillance) لدى فوكو لإحداث تميين بين الرقابة الاستعمارية (-colonial sur veillance)، والرقابــة الاحتوائيــة (veillance) والرقابة الإقصائية (exclusionary surveillance). " بينما تستهدف الرقابة الاستعمارية السكان كجزء من اهتمامها بالأرض وثرواتها المادية، فإن الرقابة الاحتوائية تهتم بالسكان باعتبارهم غاية بحد ذاتها وموضوعًا أساسيًا للتحكم بهدف تصنيف السكان، نمذجتهم، ثم دمجهم في النسيج الاجتماعي الذي تتخيله الدولة - صاحبة الهيمنة. في المقابل، تُصنِّف الرقابة الإقصائية التي نجدها في الضفة الغربية السكان ليس لدمجهم وإنما لإبقائهم خارج الديموس (demos) الإسرائيلي العام. من هنا، فإن التحكم المباشر في حياة الفلسطينيين من خلال نظام التصاريح والحركة وسجل السكان إنما يهدف إلى تمييزهم باعتبارهم الآخر الذي لا يجب دمجه، يقلب هذا التنظير المنطق التأسيسي (raison d'etre) للرقابة حسب فوكو رأسًا على عقب، لكنه يفتح المجال واسعًا أمام المزيد من البحث

لمفهمة دور الحدود (الجدار، والحاجز، والمنطقة المغلقة، ومناطق «أ»، و«ب» و«ج») في تكثيف اهتمام إسرائيل بالفلسطينيين، ليس لدمجهم، وليس لمحوهم، بل لضمهم كد «آخرين» ملازمين للمجتمع الإسرائيلي لكنهم خارجه من الناحية السياسية والاجتماعية. لكن الإقصاء في حالة البنية الاستعمارية في الضفة الغربية لا يعبر عن حدث (event) يصل إلى نهايته في لحظة ما، بل هو عملية مستمرة (process) تحتاج إلى الفلسطيني في كل لحظة ليقصى باستمرار شريطة (وهذه تحتاج إلى تدعيم إمبيريقي للموافقة عليها!) ألا يُمحى بشكل نهائي. ويتكثف هذا المعود يحتاج إلى «الآخر» الشيطاني، والإرهابي، والهمجي الصعود يحتاج إلى «الآخر» الشيطاني، والإرهابي، والهمجي كوقود يغذي الفاشية المتصاعدة في دولة «دمقراطية»

بيد أن دراسات الحدود التي نقترح العودة إليها لقول المزيد عن الصراع الإسرائيلي-الفلسطيني لا يجب قصرها على الحدود المادية الجغرافية. تقدم لنا هيلغا طويـل- صـورى (Helga Tawil-Souri) مثـالًا عـلى الحـدود الهوياتية (بمفهوم بطاقة الهوية) التي تفرضها إسرائيل للتمييـز بين السـكان. ١٦ فالفلسـطينيون الـذي يحملـون جـواز سفر إسرائيليًا نُمذجوا كد «مواطنين» إسرائيليين (احتواء في موقع دوني) في مقابل الفلسطينيين الذين يحملون بطاقة هوية خضراء (إقصاء). وبين هذه وتلك، هناك هوية مقدسية، وبطاقة عبور VIP، وتصاريح خاصة أخرى. بيد أن القضية الأهم هنا، هي أن كل هذه الهويات تنبع من سجل سكان واحد، تشرف عليه وزارة الداخلية الإسرائيلية (سلطة السكان والهجرة). ثمة حاجة إذًا إلى دراسات إضافية لفهم نمط الاستعمار غير المباشر (-indirect colo nial rule) النذي يقترحه مامداني (Mahmood Mamdani)، الذي تنتدب السلطة الاستعمارية من خلاله سلطة محلية لإدارة شــؤون السـكان، بحيـث أن سـجل السـكان الإسرائيــلى

إن العقيدة الأمنية التي تلعب دورًا في تشكيل حوكمة الحدود الإسرائيلية تتعارض مرارًا وتكرارًا مع المطالب النيوليبرالية التي تشجع العلاقات التجارية بين الضفة الغربية وإسرائيل وتدعمها. وهكذا، فإن استخدامات الجدار (على الأقل من الناحية الاقتصادية) تتشكل من خلال تفاعل غير متكافئ بين الرقابة الأمنية الإسرائيلية من ناحية، ومن ناحية أخرى القطاع الخاص الإسرائيلي المهتم بالضفة الغربية كسوق كبير، ومحاولة السلطة الفلسطينية زيادة دخلها عن طريق الضرائب على الواردات من إسرائيل.

كمنبع واحد ووحيد لكل تصنيفات الهويات، هو أحد الأمثلة على كيفية فهم الاستعمار غير المباشر في تطبيقاته العملية على الأرض. ١٧ يفتح هذا المجال أمام دراسات لا تزال تنتظر الخوض بها، تتعلق بدور السلطات الحاكمة (سواء وفق نموذج الاستعمار أو الاستعمار غير المباشر) في تثبيت حدود هوياتية (لتصنيف المستعمرين) تضع غمامة أمام أعيننا (نموذج الدولتين) لتضليلنا عن رؤية الهرمية الاستعمارية في أنقى صورها وأوضحها (واقع الدولة الواحدة الأبارتهايدية).

### الوكالة (agency) الفلسطينية مقابل البنية (structure) الحدودية

لكن، بمحرد أن تنشأ الحدود الفاصلة، سواء الهوباتية أو المادية، فإن المستعمَر لا يقف متفرجًا على تفانين عزله، بل إنه يدخل في علاقة مع هذه الترسميات الحدودية ويشتبك معها. ريما حمامي (-Rema Hamma mi) تقدم لنا مثلًا من حاجز قلنديا حول دور الحاجز، في توليد أزمات سير، التي شكلت بدورها «مغناطيسًا» لجذب الباعة المتجولين، والمتسولين، وسائقي التكسيات، والحمالين (كل مع حفظ لقبه واحترامه). ١٨ لـم تفصل الحدود بين «الآخر» الإسرائيلي و»الأنا» الفلسطيني» وإنما إعادة تصفيف المشهد الاقتصادي الفلسطيني الداخلي من خلل خلق جيوب اقتصادية مستجدة، على أن هذه الجيوب الاقتصادية مرتبطة ارتباطًا وثيقًا بالبنية الحدودية الاستعمارية. هذا ما وثقته سيدريك باريزوت (Cédric Parizot) أيضًا في دراستها لمعبر الظاهرية الذي تحول من نقطة مهمشة، ومهملة، لا يسلكها سوى غريبي الأطوار إلى مركز حركة أساسى، بحيث أن مئات الشاحنات، وشركات التوصيل اللوجستية، ومكاتب التخليص انتقلت

من كافة الضفة الغربية لتعمل هناك. أن هنا يستدعي القاء مزيد من الضوء على كيف أن الاغلاقات، والحواجز، والجدار، كلها كانت عوامل لإعادة تشكيل علاقات داخلية في الضفة الغربية، سواء على الصعيد الاقتصادي، أو الاجتماعي، أو حتى الثقافي ( نلاحظ هنا اختلاف اللهجات واستدخال المفردات العبية بكثافة في القرى الواقعة على خط التماس).

بيد أن وكالة وفعالية المستعمَر القابع تحت بنية حدودية قد تذهب إلى ما هو أبعد بكثير. إن جدار الفصل في الضفة الغربية مثلًا يشبه الحدود «السميكة»، إذ إنه يتحكم عن كثب في نوعية التفاعلات عبر الحدود وكميتها من خلال تنظيم البضائع/ العمال/ السكان الفلسطينيين العابرين، ومتى وتحت أي شروط يعبرون. إلى جانب تحديد وفصل الأراضي المتجاورة (إسرائيل عن الضفة الغربية أو إسرائيل عن أراضي السلطة الفلسطينية؟)، تعمل الحدود أيضًا كواجهة (interface) توجه المعاملات الاقتصادية ثنائيـة الاتجـاه. وتنطـوى الواجهـة، حسـب سـون (-Chris tophe Sohn) على آليات تسجيل ضريبي وبوابات تجارية مخصصة وإجراءات تفتيش أمنى، وهذا ما نجده أيضًا في جدار الفصل العنصري. ٢٠ إن أحد الافتراضات المركزية التي تتكرر في دراسات المناطق الحدودية هو أنه «منذ لحظة إنشاء [الحدود]، هناك دائمًا مجموعات لها مصلحة في إيجاد طرق لتجاوز الحدود». ١٠ يتفاوض الفلسطينيون كسكان تحت الحدود (borderized) بشكل مستمر على طبيعة الحدود واستخداماتها، مما يؤدي إلى إنشاء مناطق حدودية (borderlands): أي منطقة رمادية (grey zones)، ما بينية (in-between)، تُشكُّل فيها الحياة الاقتصادية للسكان المحليين ويعاد تشكيلها من خلال التفاعل بين الحدود باعتبارها هياكل مفروضة (-top-down struc

tures) والمواجهات المتنوعة للمحليين (-tures)؛ وهذه بحد ذاتها تعتبر عدسة تحليلية لفهم الديناميكيات المتشكلة بين الأصلانيين كفاعلين والهياكل الاستعمارية والأنظمة البيروقراطية، أو بين الدولة والنخب وعامة الناس.

في تقرير أعده وليد حباس لدى معهد أبحاث السياسات الاقتصادية الفلسطيني (ماس ( في العام ٢٠٢١، أظهر كيف يتفاعل الفلسطينيون «بدهاء» مع جغرافيا الاستعمار في الضفة الغربية بطرق قد تذهب إلى ما هو أبعد بكثير من «إملاءات» و «رغبات» الإدارة الاستعمارية. مثلًا، تجار المفروشات في منطقتى نابلس وسلفيت الذين يصدرون منتجاتهم إلى إسرائيل عبر الجدار المرهق، يستندون إلى المستوطنات في الضفة الغربية ويحولونها محطات عبور لتجاوز معابر الجدار المخصصة للفلسطينيين تحديدًا. ٢٠ سماسرة العمال هم مثال آخر على كيف أدى نظام التصاريح إلى ظهور وسطاء فلسطينيين (-intermediar ies) نصب وا أنفسهم كجزء غير رسمي، لكن لا غنى عنه، من نظام الحدود. وبالتالي يشارك السماسرة في تعقيد عملية الاستغلال التي يتعرض لها العمال، وظروف العمل، أبعد بكثير من العلاقة «الأنيقة» التي تفرضها البنية الاستعمارية. ٢٤ كما أن التهريب في الضفة الغربية هـو جـزء مـن نشـاط اقتصـادی «غـیر رسـمی» یسـتفید مـن «الواجهة» الحدودية بين الضفة الغربية وإسرائيل. بقدر ما تُنفذ مجموعة واسعة من اللاعبس الاقتصاديس الإسرائيليين والفلسطينيين هذه الأنشطة (رأسماليون، وكلاء دولة، رجالات سلطة وأمن، ضباط إسرائيليون، وأشخاص عاديون)، فإنها تعكس تناقضًا يحتاج إلى المزيد من البحث: تُصبح التقنيات الاستعمارية مثل العـزل، والتقسـيمات الإداريـة (مناطـق «أ» و «ب» و «ج» و «إسرائيل»)، والمزيد من التوسع الاستيطاني، في بعض الأحيان، جزءًا لا يتجزأ من الأنشطة الفلسطينية اليومية وليس فقط أدوات لإعاقة تطورهم. ٢٠ بالتوازي مع الآثار الضارة لنظام الحدود الإسرائيلي (لا يمكن إغفال تدهور العلاقات الاقتصادية الفلسطينية الإسرائيلية في ظل نظام الحدود)، فإن التهريب يكشف أن السيطرة الإسرائيلية على مساحات الضفة الغربية تسببت في مزيد من التعاون الاقتصادي الفلسطيني الإسرائيل، ويبدو أنها فتحت فرصًا جديدة للجهات الفاعلة على كلا الجانبين للربح، وإن كان ذلك «بشكل غير رسمى».

ثمـة عواقب بعيدة المدى للعلاقـة الجدليـة بين البنـي

الاستعمارية الإسرائيلية واللاعبين الاقتصاديين الفلسطينيين، وهي عواقب تتعلق بالمصالح المادية لمختلف القطاعات الفلسطينية في ما يخص حل الدولتين. يبدو أنه بقدر ما صُمم النظام الحدودي الإسرائيلي للتوسع على الأراضي الفلسطينية والسيطرة على السكان والاقتصاد الفلسطينين، فإن هذا النظام، في الواقع، خلق ظروفًا لتعاون لا يمكن السيطرة على تشعباته بين الفلسطينيين والإسرائيليين. في هـذا الصـدد، يولـد التهريب في الضفـة الغربيـة مفارقـة تستحق الخوض فيها أكثر في البحث المستقبلي: بقدر ما يتطلب التهريب نموذج الدولتين «للاستفادة» من الحدود كواجهة، فقد يـؤدي إلى تخريـب هـذا النمـوذج من خلال عدد لا يحصى من الترابطات التى تنشأ بين اللاعبين على طرفي الحدود. وهي ترابطات تنتشر إلى ما هو أبعد من قدرة السلطة الفلسطينية ودولة إسرائيل على السيطرة عليها. بدلاً من النظر إلى الاقتصاد الفلسطيني على أنه مكبوت ومقموع فقط من قبل الهياكل الاستعمارية المهيمنة، وأن تفكيك الاحتلال الإسرائيلي من شأنه أن يطلق العنان للإمكانات الاقتصادية لفلسطين، فإن التشابكات بين الجهات الاقتصادية الفلسطينية والهياكل الاستعمارية الإسرائيلية تشير إلى «واقع الدولة الواحدة».

# صناعة الجدران العازلة، هدف استعماري أم رأسمالي؟

تعتبر إسرائيل رائدة على مستوى العالم في بناء العوازل والجدران الضخمة وتطويرها. في العالم ثمة أكثر من ٢٠ جدارًا لا تختلف في تفاصيل عزلها عن جدار الضم والتوسع العنصري الشهير في الضفة الغربية. ٢٦ لكن جدار الضفة هذا ليس الوحيد بطبيعة الحال داخل البنية الاستعمارية الإسرائيلية التي تقصى / تحتوي وتضم / تمحو: بالإضافة إلى جدار الضفة (بُنع ٢٠٠٢-٢٠٠٨)، هناك جدار مع سيناء (٢٠١٢)، وآخر مع لبنان (٢٠١٨)، وأخيرًا جدار مع غزة استُكمل في العام ٢٠٢١. بالنسبة لإسرائيل، فالجدران هي صناعة ضخمة تقوم على علوم إدارة السكان، والضبط والمراقبة، واستخدام التكنولوجيا المتطورة والتقنيات العالية في حماية الحدود ومعرفة كل ما يحصل وراءها. ثمة حاجة للبحث في تحالفات رأس المال العالمي مع اليمين المتطرف الرافض لد «الآخر» مع بني الهيمنة والاستعمار العالمية، بحيث أن إسرائيل تتحول إلى نقطة أرخميدس التي تكثف هذه التحالفات:

وما صناعة الجدران العازلة وإدارتها سوى مثال على هذا التكثيف. فقد أشار وليد حباس في مقالة نشرها عبر ملحق «المشهد الإسرائيلي» في مركز «مدار» إلى أن:

«إسرائيل تحولت ... إلى مستقطبة لعشرات الشركات العالمية التي تقيم معامل وورشات تجارب وتصنيع في أنحاء إسرائيل والضفة الغربية باعتبار أن المنطقة أرضية خصبة لتطوير صناعات الجدران العازلة وتسويقها على مستوى العالم. مثلًا، استعانت دولة المغرب بالتكنولوجيا والخبرات الإسرائيلية لبناء جدار فاصل بين المغرب والصحراء الغربية. كما أن الهند استدعت إسرائيل لتخطيط الجدار مع باكستان. وتعتبر شركة ميغال الإسرائيلية أحد أهم الشركات الأمنية الخاصة التي تطورت من خبراتها في إسرائيل وتعمل على تصدير صناعة الجدران إلى العالم. فهذه الشركة التي ساهمت في بناء جدار إسرائيلي مع سيناء حصلت على عقود لبناء جدران مماثلة في كينيا والصومال. وقد نشرت صحيفة «جروزاليم بوست» تقريرًا في العام ٢٠١٦ يعكس مدى حضور القطاع الخاص الإسرائيل العامل في صناعات الجدران على الصعيد العالمي. وبعد فوز ترامب في انتخابات العام ٢٠١٦، ارتفعت أسهمها في بورصة الناسداك الأميركية بشكل ملموس لأن ترامب كان أعلن عن نيته الاستفادة من الخبرات الإسرائيلية في تطوير جدار عازل بين الولايات المتحدة وكندا». ٢٧

تحول جدار الضفة الغربية إلى موقع جاذب للبحث في تداعيات التحديد (borderizing) والعزل (-segrega tion) والرقابــة (surveillance) والتحكــم (control)، ســيما وأنه جدار إثنى يميز بين عابرى الجدار بناء على الهويـة القوميـة/ الإثنيـة/ الدينيـة: بالنسـبة للمسـتوطنين فإن الجدار هو أكثر تدفقًا للمارة خصوصًا، حسبما أوضـح سالامنكا (Omar Jabary Salamanca) أن الجـدار رُف بشبكة طرق معقدة وانسيابية لخدمة المستوطنين. ٢٨ وتشير الدراسات، الملهمة لكن غير كافية، إلى آثار الجدار على تفتيت النسيج الاجتماعي الفلسطيني على جابني الخط الأخضر، خصوصًا في بلدات خط التماس، وآثاره المدمرة على الاقتصاد الفلسطيني، والتعليم والصحة، والحركة والتنقل والصحة النفسية، بالإضافة إلى أساليب مقاومة الجدار (لمراجعة أهم الأدبيات، انظر/ي تقديم كرم دعنا في العدد الضاص في مجلة Geopolitics). ٢٩ مرة أخرى، فإن البحث الأكاديمي مدعو إلى مزيد من التبحر لفهم دور رأس المال العالمي في «استغلال»

البنية الاستعمارية الإسرائيلية وتحويل مشروع عزل الفلسطينيين إلى «مختبر» لتطوير تقنيات عالمية وبيعها في السوق العالمي، وكيف أن بنية الاستعمار لا تعتبر نتاج سياسات صهيونية خالصة طُورت في الغرف المغلقة داخل «الكرياه» وإنما هي خليط من تأشيرات وتجاذبات وتحالفات وتناقضات تجمع، في عصر العولمة والنيوليرالية، أطرافًا أخرى قلما انتبه الفلسطيني إلى دورها المهم في تشكيل حياته.

مثلًا، يمكن اعتبار الجدار شكلاً من أشكال السيطرة التي باتت معروفة جيدًا في عصر العولمة والمطالب النيوليبرالية الساعية إلى «عالم بلا حدود» (ولكن آمن). إن العقيدة الأمنية التي تلعب دورًا في تشكيل حوكمة الحدود الإسرائيلية تتعارض مرارًا وتكرارًا مع المطالب النيوليبرالية التي تشجع العلاقات التجارية بين الضفة الغربية وإسرائيل وتدعمها. وهكذا، فإن استخدامات الجدار (على الأقل من الناحية الاقتصادية) تتشكل من خلال تفاعل غير متكافئ بين الرقابة الأمنية الإسرائيلية من ناحية، ومن ناحية أخرى القطاع الخاص الإسرائيلي المهتم بالضفة الغربية كسوق كبير، ومحاولة السلطة الفلسطينية زيادة دخلها عن طريق الضرائب على الـواردات مـن إسرائيـل، بالإضافـة إلى طبقـات الرأسـماليين الفلسطينيين، كل حسب مصالحه الاقتصادية، وكذلك مجتمع المانحين الدوليين الدنى تبني مسارات سلام اقتصادی نیولیبرالی «غیر مسیسة». هدا یعنی، أن الجدار العازل، مساره، واستخداماته، صرامته هي نتاج تفاعل بين نيوليبرالية السوق التي تدفع نصو الانسيابية والعقيدة الأمنية التي تدفع نصو العرقلة الرهابية، والسياسات الاستعمارية التي تفرش الأرض أمام ناظريها كفضاء للتوسع اليهودي، وهي تفاعلات تنتظر التدقيق البحثي.

### الخاتمة: دعوة مفتوحة للبحث الأكاديمي

قطعت الأدبيات المتوفرة حتى الآن شوطًا لا يمكن الاستهانة به في الكشف عن النظم الحدودية في إعادة صياغة العلاقات الاستعمارية، بيد أنها لم تقل كل شيء بعد. إن مفهوم الجغرافيا المرنة (Elastic geography) ومصطلح الذي يقترحه أيال وايزمان (Eyal Weizman)، ومصطلح جغرافيا الكوارث (geography of disasters) لدى هانديل، أو نظام المرور (mobility regime) لدى جولي بيتيت system of spa)، أو نظام التحكم المكانى (Julie Peteet)

splin-) لحدى حباس، أو فلسطين المتشظية (-tial control Derek Greg) لحدى ديريك جورجي (-tered Palestine (ory)، هي من بين المفاهيم التي تستند إلى أطر نظرية وعدسات تحليلية، تلقي الضوء، كل من زاويتها الخاصة، على جوانب مختلفة من علاقات المستعمر المستعمر المستعمر، "لاختصاصات، تفتح المجال باستمرار لاستلال المزيد من المقترحات البحثية لإلقاء الضوء على المشروع الاستعماري الاستيطاني الصهيوني ليس فقط على المستوى النظري، إنما، وهذا هو الأهم، على مستوى تجلياته الدقيقة في

الحياة اليومية. وبالتالي، فإن هذه الدراسات، من شأنها أن تساهم في تطوير أدوات النضال: إن معرفة التقنيات الاستعمارية التي حددت وفصلت ثم نمذجت، كلًا على حدة، فئات مختلفة من الشعب الفلسطيني (فلسطينيو الداخل، الضفة، غزة، القدس، أو الفلسطيني مقابل العربي والبدوي.. إلخ) تحتاج إلى إعادة تفكيك ومفهمة لتخريبها وتقويض فعلها القاسي. من هنا، قد لا تعتبر دراسات الحدود مجرد رياضة ذهنية تمارس على لابتوب الباحث، وإنما حاجة تحررية يمكن البناء على استخلاصاتها.

ifornia Press, 2008).

- 14 Walid Habbas and Yael Berda, "Colonial Management as a Social Field: The Palestinian Remaking of Israel's System of Spatial Control," *Current Sociology*, June 22, 2021, 001139212110246, https://doi.org/10.1177/00113921211024695.
- 15 Ariel Handel, "Exclusionary Surveillance and Spatial Uncertainty in the Occupied Palestinian Territories," in *Surveillance and Control in Israel/Palestine: Population, Territory and Power*, ed. Elia Zureik, David Lyon, and Yasmeen Abu-Laban (New York: Routledge, 2010), 259–75.
- 16 Helga Tawil-Souri, "Uneven Borders, Coloured (Im)Mobilities: ID Cards in Palestine/Israel," *Geopolitics* 17, no. 1 (January 2012): 153–76, https://doi.org/10.1080/14650045.2011.562944.
- 17 Mahmood Mamdani, "Historicizing Power and Responses to Power: Indirect Rule and Its Reform," *Social Research* 66, no. 3 (1999): 859–86.
- 18 Rema Hammami, "Qalandiya: Jerusalem's Tora Bora and the Frontiers of Global Inequality," *Jerusalem Quarterly*, no. 41 (2010): 29–51.
- 19 Basil Natsheh and Cédric Parizot, "From Chocolate Bars to Motor Cars: Separation and Goods Trafficking between Israel and the West Bank (2007–2010)," in *Israelis and Palestinians in the Shadows of the Wall: Spaces of Separation and Occupation*, ed. Stéphanie Latte Abdallah and Cédric Parizot, Border Regions Series (Farnham, Surrey, England: Ashgate, 2015), 109–28.
- 20 Christophe Sohn, "The Border as a Resource in the Global Urban Space: A Contribution to the Cross-Border Metropolis Hypothesis: The Border as a Resource in the Global Urban Space," *International Journal of Urban and Regional Research* 38, no. 5 (September 2014): 1697–1711, https://doi.org/10.1111/1468-2427.12071.
- 21 Newman, "On Borders and Power."
- 22 Steven van Wolputte, "Introduction," in *Borderlands and Frontiers in Africa*, ed. Steven van Wolputte (Zürich: LIT Verlag, 2013), 1–22.
- 23 Walid Habbas, "Palestinian Interaction with the Geography of Colonialism: How to Circumvent Israel's System of Control over Trade within the West Bank," Roundtable (Ramallah: Palestine Economic Policy Research Institute (MAS), 2021), https://bit.ly/3qqbJf3.
- <sup>24</sup> Walid Habbas, "The West Bank-Israel Economic Integration: Palestinian Interaction with the Israeli Border and Permit Regimes," in *Political Economy of Palestine: Critical, Interdisciplinary, and Decolonial Perspectives*, ed. Alaa Tartir, Tariq Dana, and Timothy Seidel (Cham: Springer International Publishing, 2021), 111–34, https://doi.org/10.1007/978-3-030-68643-7 5.
- 70 حول التقسيمات الإدارية/الاستعمارية، لا بد من تفصيل التالي: أراضي «أ» (نحو ٢٨٪ من الضفة الغربية) تتبع للسلطة الفلسطينية إداريًا وأمنيًا: أراضي «ب» (نحو ٢٨٪ من الضفة الغربية) تتبع فقط إداريًا للسلطة الفلسطينية: أراضي «ج» (نحو ٢٠٪ من الضفة الغربية) تتبع للسلطة الفلسطينية: أراضي «ج» (نحو ٢٠٪ من الضفة الغربية) تتبع قانونيًا وجنائيًا لإسرائيل على الرغم من وجودها خارج حدود «دولة إسرائيل»؛ أما الخليل فقُسمت إلى « ٣١ و « ٤٢ ؛ بينما تعتوي القدس على تقسيمات مثل « آلا " (أراضٍ مقدسية ضُمت إلى إسرائيل في العام ١٩٦٧) و « [" (أراضٍ مقدسية لم تُضم إلى بلدية الاحتلال عام ١٩٦٧ مثل قرى شمال غرب القدس)؛ بالإضافة إلى مناطقة مقدسية هي إسرائيلية إداريًا لكنها على الجانب الفلسطيني جغرافيًا مثل كفرعقب؛ ومناطق فلسطينية إداريًا لكنها على الجانب الفلسطيني من الجانب من الجدار مثل برطعة.

### الهوامش

- 1 Emmanuel Brunet-Jailly, "Theorizing Borders: An Interdisciplinary Perspective," *Geopolitics* 10, no. 4 (December 2005): 633–49, https://doi.org/10.1080/14650040500318449.
- 2 David Newman, "On Borders and Power: A Theoretical Framework," *Journal of Borderlands Studies* 18, no. 1 (March 2003): 13–25, https://doi.org/10.1080/08865655.2003.9695598; Thomas M. Wilson and Hastings Donnan, *A Companion to Border Studies* (Hoboken: Wiley Blackwell, 2012).
- <sup>3</sup> Fabricio Prado, "The Fringes of Empires: Recent Scholarship on Colonial Frontiers and Borderlands in Latin America: The Fringes of Empires: Colonial Frontiers and Borderlands," *History Compass* 10, no. 4 (April 2012): 318–33, https://doi.org/10.1111/j.1478-0542.2012.00837.x.
- <sup>4</sup> Fredrick Jackson Turner, *Frontier in American Hostory* (S.l.: Digireads Com, 2021).
- <sup>5</sup> Baruch Kimmerling, *Zionism and Territory: The Socio-Territori*al Dimensions of Zionist Politics, Research Series, no. 51 (Berkeley: Institute of International Studies, University of California, 1983).
- 6 Baruch Kimmerling, "Boundaries and Frontiers of the Israe-li Control System: Analytical Conclusions," in *The Israeli State and Society: Boundaries and Frontiers* (Albany, N.Y.: State University of New York Press, 1989), 265–84, http://site.ebrary.com/id/10588888.
- 8 Leila Farsakh, *Labour Migration and the Palestinian State: The Political Economy of Palestinian Labour Flows to Israel.* (London: Routledge, 2005).
- 9 Elisha' Efrat, *The West Bank and Gaza Strip: A Geography of Occupation and Disengagement*, Middle East Studies (London: Routledge, 2006).
- 10 Leila Farsakh, "Independence, Cantons, or Bantustans: Whither the Palestinian State?," *The Middle East Journal* 59, no. 2 (April 1, 2005): 230–45, https://doi.org/10.3751/59.2.13.
- 11 Shir Hever, "Israel's Security Industry as a Business Model: Conflict-Management Industry," in *Human Rights, Human Security, and State Security*, ed. Saul Takahashi, vol. Volume 3: The Intersection (Oxford: ABC-CLIO, 2014), http://www.myilibrary.com?id=642747.
- 12 D. K. Fieldhouse, *The Colonial Empires: A Comparative Survey from the Eighteenth Century*, 2nd ed (London: Macmillan, 1982[1965]).
- 13 Neve Gordon, Israel's Occupation (Berkeley: University of Cal-

30 Eyal Weizman, Hollow Land: Israel's Architecture of Occupation, New edition (London New York: Verso, 2017); Ariel Handel, "Where, Where to, and When in the Occupied Territories: An Introduction to Geography of Disaster," in The Power of Inclusive Exclusion: Anatomy of Israeli Rule in the Occupied Palestinian Territories, ed. Adi Ophir, Michal Givoni, and Sari Hanafi (New York: Zone Books, 2009), 179–222; Julie Marie Peteet, Space and Mobility in Palestine, Public Cultures of the Middle East and North Africa (Bloomington: Indiana University Press, 2017); Habbas and Berda, "Colonial Management as a Social Field"; Derek Gregory, "Splintering Palestine," in B/Ordering Space (Hants: Ashgate Publisher Limited, 2005), 123–37.Public Cultures of the Middle East and North Africa (Bloomington: Indiana University Press, 2017)

26 James Pasley, "16 Significant Walls Dividing People, Cities, and Countries across the World," Business Insider, accessed January 1, 2022, https://www.businessinsider.com/photos-walls-cities-borders-creating-division-2019-9.

27 وليد حباس، «بعد بناء 'جدار غزة' الحديدي: إسرائيل تتحوّل إلى 'رائدة' في مجال صناعة الجدران العازلة!،» ملحق المشهد الإسرائيلي-مدار، 3 كانون الثاني 2022. انظر/ي الرابط التالي: -https://bit.ly/3N rV5n8

<sup>28</sup> Omar Jabary Salamanca, "Assembling the Fabric of Life: When Settler Colonialism Becomes Development," *Journal of Palestine Studies* 45, no. 4 (2016): 64–80.

<sup>29</sup> Karam Dana, "The West Bank Apartheid/Separation Wall: Space, Punishment and the Disruption of Social Continuity," *Geopolitics* 22, no. 4 (October 2, 2017): 887–910, https://doi.org/10.1080/14650045.2016.1275576.

### مالك سمارة

# "الحج من حفتصيبا": الأصلانيّ كطارقِ قلقٍ عابر ليعقوب شطاينبرغ

هـذه شـاردة أخـرى مـن مخيلـة يعقـوب شـطاينبرغ عـن عـرب/ أصلانيـي فلسـطين، تضـاف إلى أخريـين قّدمناهما في العدد السابق، وعيّنا فيهما على صور من مجاز «المتوحش النبيل»، المتواترة في الأنثروبولوجيا الاستعمارية. لكنها في التجربة الصهيونية محضُ «شوارد» بالـذات، ليـس في أدب شـطاينبرغ وحسب، إنمـا في الأدبيّات الصهيونيّـة المبكّرة، وهـذا مـن شـواهد مقولـة «أرض بـلا شعب» التي بثِّتها البروباغندا الصهيونية في الجاليات اليهودية عبر العواصم، وصولًا إلى أميركا (انظراي ترجمة خطاب لويس برانديس في العدد السابق). ثمّ في لحظة تصدّع اليوتوبيا أمام الواقع، بدا أن أثر الصدمة كان مركّبًا: لقد تشكّل في طوايا النفسية اليهوديّة نفى عنيف، ونكراني، وقسري، لأهل البلاد، وفي مقابله كان ثمّـة اعــتراف مرتبك، ومنقــوص، وعالــق في لحظــة «الاستكشاف» الأولى، لحظة "الإعجاب" أو "الاستغراب". ودون ذينك عاطفة مركّبة أيضًا: الأولى شوفينية، معبّاة

بالفخر، والثانية قلقة، مثقلة بوساوس الذنب وطقوس الحداد.

ويمكن القول إن الفلسطينيين في حيّز الرؤية الصهيوني محصورون، على امتداد تاريخ الصراع، في تلك الثنائية المركّبة: النفي العنيف، منذ تخيّل المهاجرون الأوائل فلسطين «أرضًا بلا شعب»؛ والاعتراف المرتبك، منذ كانت «الطريق إلى الجحيم محفوفة بالنوايا الطيبة». يشبه نمط الاعتراف هذا، لو استدعينا مقولة دريدا إلى النقاش، طقوس التطهر الذاتي في المسيحية: أي الاعتراف الذي لا تترتّب عليه عاقبة، أمام آخر غير مرئي، ومحايد تمامًا؛ طلبًا للتكفير/ التطهر مما يثقل النفس من مشاعر الذنب وحسب.

وذلك أيضًا مكنون سيرة أدبيّات الاعتراف الصهيونيّة، منذ «الحج من حفتصيبا"، حتى ما كُشف عن مجزرة الطنطورة بالأمس القريب. تظهر مأساة الفلسطيني/ الضحية داخل الرواية الصهيونية، في أحسن الأحوال،

120

قطايا

وكأنها «عارض طبيعي» للحظة اصطدام حتمية و "مؤسفة»؛ وكأنها كارثة «قدرية» لا مناص منها. وها هنا، في القصة المترجمة بين أيدينا، يكرر شطاينبرغ مفردات «المصير» و»القدر» عند الحديث عن «جبال السامرة» (السلسلة الجبلية الوسطى في فلسطين)، وكأنه يستشرف في سريرته أمرًا ما محدقًا، بينما يتأمّل تلك الجبال في خلواته ليلًا، بروح يهودية توّلقة، من فوق مستوطنة «حفتصيبا» التي أقيمت عام ١٩٢٢، على يد عصبة يهودية قدمت من تشيكوسلوفاكيا وألمانيا.

رغم ذلك، في ظلال هذه الصبوات المرسلة من فوق المستعمرة، صوب السامرة، و»الماضي اليهودي»، و»الوطن الكامل» -كما يتردد في السرد- لم ينفك شطاينبرغ، في شخص بطل القصة الذي لا اسم له، يلاحظ ذلك الحج الفلسطيني، لكن في غسق الليل فحسب، وبعين قلقة، هواجسية. تارة يراه محاطًا بهالة ما سحرية، وتارة تتمغط أطرافه في الضباب كالأشباح؛ غير مبارح بذلك صورة المتوحش النبيل المسكونة بالرؤى الغرائبية. لكن شطاينبرغ يتجاوز هنا الوصف والعاطفة ليلامس عصبًا أكثر دقة. لا يظهر الحج في القصة إلا لمامًا، بعد سرد غزلي طويل عن مشاهد البلاد وتضاريسها؛ وفي أغلب أوقاته يظلُّ رابضًا في موضع واحد: حجر الأساس، أو حجر السقيا في الترجمــة الحرفيــة، أو الحجــر المقــدس الــذي تضمــه قبة الصخرة، في الترجمة الاصطلاحية. يقيم شطاينبرغ هذا النصب الرمزي، بكل الاستعارات التي يشتملها، في وسط مسرح القصة، منزلًا بذلك، في قطعة نادرة قياسًا على ما كتب في ذلك الزمان، الوجود اليهودي في البلاد إلى أرضية الصراع مع الوجود الأصلاني. لكن في ليلة ما يفرّ فيها من منامه فزعًا، سرعان ما يعلن عن هزيمة الفلسطيني، وإن رمزًا، بعد منازعة سريعة على تخوم حجر الأساس ذاك. يضرب الحج عصاه منسحبًا، على وقع عواء مكتوم يشبه مراثى الحداد؛ وبين أبخرة الضباب التي «تحمل الصبوات اليهوديّة تجاه البلاد»، تختفی صورته رویدًا رویدًا؛ کما لو أنه طارق قلق ليليّ، أو كابوس عابر.

من الخضيرة، موطن البستان البديع، ارتحلت في أحد الأيام إلى تلال المجتمع الزراعي في حفتصيبا. بدا لي المكان، وفيه رسوم طبيعة مهملة مكشوفة أمام مرأى

البحر، موحشًا ومستترًا تمامًا، بلا أي قطعة أرض واصلة بينه وبين خضيرة الخصيبة. لكني استطبته وقعدت هناك أيّامًا، ثم ليس سريعًا اكتسبت نسق إدراك ما: الأشجار اللينة، التي كنت أعزق تحتها في منحدر التلة، بدت لي مشدّبة ومنوطة بالرعاية؛ وجدول الماء المسود، المنحدر إلى البحر عبر شق ضيق وعميق، بدالى بعيدًا بعض الشيء- كما لو أنَّه محفور سلفًا في الوادي العاري، وخارج عن النسق الاعتبادي لرموز الوطن. لـم أجرؤ على النزول إليها- إلى المياه العزيزة علينا كدمائنا في كل مكان على أرضنا. مع خفوت النهار حيث لا قبس من شمس، كنت أخيّر المكوث في قمة الشاطئ الحادة متأمّلًا الجدول المتعرج، الذي كان يُرى في نهاية طريقه قبيل انسيابه إلى حضن البحر، مفرّغًا من رجع صدى المسافة. من ناحية اليسار امتدّ البحر وكان مرآه متعة للناظرين، كأيّ مسطّح ذي ماء غزير يُرى من عل. ورغم أنه -هذا البحر الكبير- يندفق ويعود صوبك في آن معًا، فإنَّك متى ما نظرت إليه تره دخيلًا على هذه الأرض العزيزة. بل بدا لي كمملكة بلا سادة، كتأبين للجبروت، أو لجد تهشّم منذ عصور خلت فوق أرض آباء عتيقين. من اليمين، تلللات سلسلة رواب مكشوفة- تلكم العتبة الصفراء لأرض السامرة الجليلة؛ من هناك كانت تتراءى لى صورة الوطن، وكنت أهنى هذيًا في غرامها. كأن نفسى، في أوقات الهذيان تلك، لم تبسط هيامها على امتداد البلاد، من دان إلى بئر السبع؛ وبدت وكأنها عانقت جبل أفرايم وحده. تلكم باكورة غبطة كان مصيرها مقضيًّا، ورسم وطن بهيّ يتلاشي في لحظة خارجة عن الزمن.

الأشخاص الذين أكلت معهم خبر العمل بضعة أيام لم يخاطروا في ذلك المكان الغريب بالخروج والدخول، ولم يكثروا من الحديث حتى. كان جمعهم القليل يجلس بسعة حول طاولة الطعام التي تشبه طاولة الآباء في العائلات كبيرة العدد. عبر الباب المشرع ينظر الجالسون إلى مسرح الشاطئ؛ إلى الجدول المنسرب في الشق، والتلل الرمادية وقد تراصت واحدة تلو الأخرى. حتّى أثناء المأكل الهادئ، الذي يلازم موائد المساء؛ نمّت عنهم صورة وجوههم، لمّا انعكس مجال الرؤية في عيونهم. لم يكن الحديث كالمعتاد، والصمت الرؤية في عيونهم. لم يكن الحديث كالمعتاد، والصمت الرؤية في الطاولة كان يشبه صمت التقوى لدى

٢ الاســم التوراتــي للسلســة الجبليــة الوســطى في فلســطين؛ وأفرايــم هــو
 أيضًــا اســم أحــد أســباط بنــي إسرائيــل.

انتقال تحفتصيباً كان في البداية اسم مزرعة قرب الخضيرة، وقد انتقال الاسم إلى المستوطنة التي ستبنى على الجبال لاحقًا.

الرهبان؛ وعندما يتسحّبون من المائدة يسود صمت كثيف، إلّا من صوت وإحد كان ستردد في المكان: هو صوت الرجل الذي كان يحلّ عليه الدور للخروج في عربة الخيل وتعبئة الماء. كلّ من أنهوا وليمتهم للتو جلسوا على العتبة يراقبونه في سكون وهو خارج إلى الحدول. صلصال الحرس على رقبة الحصان صلصلة ذات رجع متباعد؛ ثمّ بدأ الصوت يهبط رويدًا رويدًا، كما لو أن سائس الحصان راحل إلى بلاد سفليّة سيعود منها سريعًا. وهنا همد الضجيج المعتاد، وتلاشى المشهد الــذى يتكــرر كل يــوم، واســتغرق النــاس في هجوعهــم؛ منهم من اتكاً على حائط الست، وآخرون اتكؤوا على حجر أو أي تربة معدّة للاستلقاء. بدت كأنها عيون حارسة، نبيلة، مكرّسة دون جهد لغاية ما سامية: في جوارها، كما لو أنهم إخوة في جوار إخوة، كان يتمدد الكادحون أولئك، المتيقّظون إزاء أي شيء. مشهد طبيعي واحدٌ فعل كلا الأمرين معًا: نثر هواء السامرة نشوة عذبة على الحاضرين، لكنه في بعض الأحيان بتَّ فيهم تساؤلات لا ماهيّـة لها. بين التلال الغريبة تلك، التي تنسكب مع مياه النهر النفيسة إلى البحر، يشبّ حبّ كامن لبلاد غريبة بعض الشيء، تخلّت عن مصيرها في لحظة منقطعة عن الزمن، وعن رغد حياتها من دون أن تشرح. هنا اعتزوا بمرأى الوطن لا أقل من يهودا المعبِّأة بالذكريات ومن الجليل الحبيب. غير أن الحب امتـزج بمشـاعر خبيـة أمـل مقضيـة «منـذ البـدء". خـلال الأمسيات، مع انقضاء يوم العمل، كان لا بدّ من التفكّر في أمر ما، واستدعاء صور قديمة إلى الذاكرة. في يهودا كان الأمر أكثر قابلية للفهم: هناك كانت الأفئدة تتطلع إلى المستقبل وحسب، إلى مستقبل غضّ تمامًا، يسهل أن تُغنى لـه الأغنيات من قلب محبّ، وأن تُنقس صورته في أحلام موقنة. أمّا في ركن السامرة البعيد، يحمل الناس أعباء تساؤلات الماضي كذلك؛ في ساعات الشوق والهدأة، وحين يتوه بضع أفراد من المجموعة هنا وهناك، بين تلافيف الشوك الذي بذرته الطبيعة في التلال المهملة، أو بين الأجمات في السفوح المزروعة. كأن حداد أفراد وحيدين، في تلك الأوقات، كان لا يزال يهيم فوق أفرايم، ابن البهجة.

أثناء النهار كان المكان يشتمل أناسه بالصمت، كما لو أنه يخفي عنهم أمرًا ما، لكن في الليالي ينجلي رونق الحياة. في السماء تنسدل ظلمة مرصّعة بالنجوم، ودونها أقام الهلال، وإنبسطت مياه الفضة تحته؛ وحتّى هذه

في الليالي غير المقمرة كانت تبدو للقلّة المقيمة هناك كطلول محببة. هنا تجلس لوهلة على الحجر الكبير المنغرس في منتصف الفناء المقابل للمنزل؛ إنه يشبه حجر الأساس في المكان، ثمّ تيمم قلبك سريعًا صوب منحدر التلة الكبيرة، حيث أجمات الأشجار الخفيضة، وتراها في مخيلتك تتداخيل وإحدة وإحدة في دورة حياتية قصيرة، مجبولة من طين رخو ولين، ثم يهدأ قلبك سريعًا، وتومض في نفسك ظلل عذوبة أم، وأب وديع رحوم. ذلك لغز الليل منذ أن انكشفت أساريره على مهد الطفل؛ وأمَّه متأوِّدة على حافته، نفسها ممتلئة على سعتها، وهي التي لن تمتلئ بعدئذ بنور النهار. لكم كان غريبًا الشعور بالفضاء في الليالي؛ الليل المسبل يموّه الحدود أيضًا، وفي جوف العتمة، يعرف الخيال كيف يصوّر، بلا عناء، نظامًا واحدًا، مصيرًا متمّمًا، ووطنًا موحّدًا متّصلًا. قلّـة من أبناء جلدتنا كانت ترغب خلال الأمسيات في الحديث عن تضاريس البلاد كلها. السامرة أيضًا، التي لم يبلغ زمانها تمامه، كانت إحدى تلك التضاريس. تحت وهج القمر، انسدلت صورة البلاد شفيفة القيمة كالبلور، وفي ظلماء الليالي الصيفية طفت في الأنحاء مكتسية كل بهارجها. ظلال التلال، المرتسمة على امتداد البيت من الناحية المقابلة، بسطت علينا سلامًا وخلوة، كما تبسط الجبال الكثيفة حدودًا وأمنًا. شخص من أبناء جيلي كان يخرج مساء إلى الخضيرة؛ بنيزل على قيدم خفيفة، بوصفه كائنًا جبليًّا يحبِّ دائمًا أن يدوس على تربة يعرفها، خصبة، مزروعة بالبيوت والمباني. بعث أمر هذا الساري في القاعدين أيضًا شعورًا ما جديدًا. الخضيرة التي في الوادي كبرت حتى استدارت وصار فيها الكثير من الجيران الطيبين الموقّرين، الذين وسّعوا مساكنهم على امتداد جهات الريح. في أمسيات كتلك، لّما كان الناس ينقصون عددًا، كانت ثلّة من الآخرين تنتظر الرائمين والغادين؛ الهائمين تحت ظلّ الليل، حتى إذا وصلوا إلى تجمّع سكني، جلسوا يتبادلون أطراف الحديث، مع أناس مجهولين كانوا قد مرّوا أو مكثوا قبيل مجيئهم. أسماء تلك التجمعات، حين تنطلق من فم المتحدث، نقشت في أذهان السامعين انطباعًا ناصعًا وصريحًا: كان هــؤلاء الناس شبيهين بالبحارة الذين يخترقون المنارات التي يصادفونها أثناء تجوالهم؛ وكلما طالت مدّة جلوسهم هنا، بدؤوا يستشعرون المعانى الكبيرة في الدقائــق الصغــيرة؛ تحدّثــوا عــن أشــخاص شــجعان

بعينهم، وكانوا يتصوّرون أن هذه الأرض تخترن بطولة عمال وحراس لا حدود لها؛ أُشّروا مرّة واثنتين إلى أنماط السكن المتهالكة، وفي المقابل كانوا يعددون، من مجرّد النظر، البركات الوفيرة لدى نمط حياة بعينه. في نهاية المطاف، حين كان الندى يتكاثف على وجه القمر، وقبيل أفول الحياة في منتصف الليل، بدت هسهسة البحر وكأنها آتية من بلاد بعيدة. في مثل هذه الساعة كان عواء أبناء آوى، الذي لفّ التلال، يوقظ في نفوس المقيمين إحساسًا بالوطن الكامل، بخباياه التي تبتُّ روعًا كذلك العواء، بأسحاره الخفيّة، المجهولة بالأمس، المجهولة منذ ألف عام، بحقيقته المقرّرة التي اجترحتها أجيال عظيمة وتالدة منذ اللحظة التي كان فيها مداسًا تحت أقدامهم. لكن ها هنا الآن يُسمع صوت خطي؛ هـل عـاد السـارى؟ لا، لقـد هـام حتـى يقيـم ليلـه بطولـه في بحبوحة الخضيرة؛ والرجل الآتي ذو قامة طويلة مقوّسة، وكتفين محدودبين متّصلين، تزيّن وجهه لحية رمادية متجعدة، وفي يده عصا غريبة وصلبة. إنه الحج الـذي ينضـم إلى الحراسـة في الليـالي، الرجـل المخـضرم الـذي سنحكى عنه، إذ لم يرغب في ترك هذا المكان منذ أن اشــتراه ســادة جــد، وســيتاح لــه المكــوث مــع الســاكنين حارسًا حتى يحين الوقت. ها هو يقصد حجر الأساس، بينما يدق الأرض بعصاه خطوة إثر خطوة. مع عبوره تعبر ريح جديدة على القاعدين؛ من هذا الشيخ، وهو ليس في الواقع من عرب المنطقة، يتنزّل شيء من بشارة المنفي.

في الليالي كنت أحيانًا أفر فجأة، بلا حلم مفرع، ولا خفقان قلب، ولا بقايا غبش من أثر النوم. ثمّة فتية اشتد عودهم، وقد أحبّوا بملء روحهم للمرة فتية اشتد عودهم، وقد أحبّوا بملء روحهم للمرة الأولى، يستيقظون في جوف الليل ويتفكّرون في الحب بعيون فاغرة. سينحسر نهارهم، ويضيق مساؤهم؛ ووحده الليل سيبلغ عندهم تمامه. حتى عندي، لا يبدو أمر اليقظة ملغِزًا؛ ففي تلك الأيام ذاتها، من يبدو أمر اليقظة ملغِزًا؛ ففي تلك الأيام ذاتها، من يبدو أن يُحكى عن شعب يشمّر عن ساعديه في أرض يبدو أن يُحكى عن شعب يشمّر عن ساعديه في أرض أمل، ومن دون أن تتوجّد صورتها. بحثنا وحلمنا أيامًا وليالي، لكن في الطوايا ظلّ القلب يتوق إلى فهم كلّ شيء من جديد؛ وفي كلّ مرّة، لما كنت أفيق بلا ميعاد، بدا في وكأنني دائمًا كنت مستعدًا لذلك- وكأني كنت أعرف شيءًا ما سلفًا. أرتدي ملابسي وأعبر ببطء ونفس مهيًاة شيئًا ما سلفًا. أرتدي ملابسي وأعبر ببطء ونفس مهيًاة عتبة البيت، لكن في الخارج، حينما يصلني صوت تبرّم

كلب الحارس، كنت أتلكًا بعض الشيء. بعد هنيهة يسكت الكلب، من كسل الشيخوخة ربّما أو لأنه اشتم بى رائحة المكان، لكننى أواصل المسير ببطء، كمن يتنصّل من مكان غريب. تحت ضوء القمر، الذي كان مكتملًا في تلك الليالي، رأيت الحج العربي بهيئته الكاملة، متكوّرة عند حجر الأساس، وعصاه الصلبة ملتصقة في يده باستقامة تامة؛ ورجل الليل هذا، الذي مكث بلا حراك، كان يبدو مفعمًا بالحياة لكن بلا إيقاع. لم يدر ظهره، رغم أن خطواتي كانت مسموعة في هدأة الليل. كنت أمشى حتى أقترب منه، ولا يتزحزح عقاله من فوق رأسه. ليلة بعد أخرى ظلّ الأمر على حاله: كان الكلب يهر ويسكت، وأمر أنا قرب ظهره ولا يحرّك ساكنًا، وكنت أتعمّد أحيانًا المرور أمام عينيه ولا ينظر إلى. ذات مرّة قلت له من بعيد: "شلوم"، فرد "وعليكم السلام"؛ لكن صوته مرّ يتيمًا، أجشّ من أثر الشيخوخة، ومن الوحدة، أو السخط. انسللت بسرعة من تحت الدائرة السحرية المحيطة بحجر الأساس، وجلست زمنًا ما على سريري. حتّى في النهار كنت أفكّر زمنًا غير قليل بالحج الغريب، الذي كان يأسر نفسه كلّ ليلة في جلسة إسبات على الحجر. لم أعد أستيقظ في منتصف الليل لغرضي- من أجل التأمّل واللهفة في خضم صبوات الليل المكنونة. أمر ما كان ينغّص على. ثمّ حدث أمرٌ ملغز في ليلة غريبة عجيبة، انحفرت في ذاكرتي كالليلة الأولى للخروج من مصر. استيقظت بقلب مصطخب، وضعت على كل ثيابي حتى رباط الحذاء، كما لو أنني ذاهب إلى طريق بعيدة. في الخارج استقبلتني أبخرة ضباب يكسوها البياض، وكأنها حملت معها أعمدة ماء نديّة بسرعة عالية. القمر الغائر، إذ بدا والغيوم تحلِّق إزاءه سابحًا وجامدًا في آن معًا، أضفى على المكان سحرًا ومخاتلة. كان الهواء دخانًا معبّئًا بالبخار والرطوبة، وهناك في الجانب المقابل، عبر التلال فما وراءها، تكوّمت سحابة ندى قاتمة بلا حراك، وبدت كأنها تغطّى وجه هاوية سحيقة. كتّفت ذراعى على صدري، لأنّ عظامى رفرفت من البرد، لكن قلبى ظلّ يصطخب بقوّة، وكأنه يتوقّع أمرًا ما. دفعت برجليّ أمامي، غير متبصّر دربي، وفي كلّ عثرة أعثرها كان يعبرني دفق ألم لذيذ. ضغطت بيدى على قلبي، بكل ما تبقّي لدى من قوة، وكنت أضمّ قوة وحكمة في أن. طابت لي تلك اللحظات، واستعدت في ذهني كلّ شيء من جديد: الوطن والليالي. نظرت عيناى باستقامة إلى

الأبخرة التي كانت تعدو مائلة في فضاء العالم؛ وبدت لي، تلك الأبخرة الحية، شبيهة بصبوات الليل. كانت تلك الخير أو الحقيقة التي عبرناها. اصطفقت شفتاي بنصف صوت، وسارعتُ خطاي. ثم تسمّرت فجأة، لما اصطدمتُ بحجر الأساس. صورة العجوز، التي بزغت من خضمٌ امتقاع خيوط البخار الرقيقة، بدت متعفّطة عرضيًا، وكأنها هيكل عظمي متمدد في كل الاتجاهات؛ لكنني لم أستطع التريّث، وشققت طريقي حول الحجر؛ أغمغم بشفتي وأنا أجر خطوة وراء خطوة بثقل. عيناي من تلقائهما استدارتا حدّ أقصى متوتّرة معقت قلبي، أوقفت المسير ورأيت الرجل متوتّرة وقد استقام بعجالة وحنق. تحرّك، مجردًا من معطفه، وخطا بضع خطوات نحوي، ثم وقف. عصاه معطفه، وخطا بضع خطوات نحوي، ثم وقف. عصاه

كانت تدق الأرض بسرعة كبيرة، وغرغرته تندفق من حلقه، غير مجانسة لأنماط الكلام. تناثر رذاذه لوهلة صوب وجهي، وعرفت أنه يشتمني، إلا أنني وقفت بلا حراك. ثم رمى معطفه على جسده، واستدار سائرًا في اتجاه تلّة الجدول. بقيت أراقبه، وأنا أرتعش حيرة وفهمًا في آن معًا. الفهم الذي يحضر أحيانًا بسرعة الوميض وقت يكون لغز الأحداث أكبر من أن يستوعب وفاني على عجل حين مضى الحج في طريقه واختفى في الضباب: لقد عرفت أنه أراد أيضًا استعادة الوطن في الضباب: لقد عرفت أنه أراد أيضًا استعادة الوطن وأملأ الهواء صبوات غريبة. ثم لم يتمالك نفسه: ها وأملأ الهواء صبوات غريبة. ثم لم يتمالك نفسه: ها هو يمضي بعيدًا، صورته تطفو، مغلّفة بالبخار؛ ها هو يمضي متأودًا صوب المنحدر، وكأنه ينزل إلى بلاد سفلية؛ فقط كلبه ظلّ يطلق في وجهى نباحًا مكظومًا.



غراءة في كتاب

خالد حورانی \*

«مصيدة» المكان - دراسة نقدية لحقـل الفنـون التشـكيلية فـي إسـرائيل المؤلف: محمد الجبالي إصدار: المركز الفلسطيني للدراسات الإسرائيلية- مدار تاريخ النشر: أيار ۲۰۲۲

أتيحت في فرصة الاطلاع على مخطوطة كتاب «مصيدة المكان» - دراسة نقدية لحقال الفنون التشكيلية في إسرائيل، لمؤلفه محمد جبالي، وهو كتاب شيق ومهم جداً، يأخذ بيد القارئ - سواء القارئ المتخصص بالفنون أو الشأن الإسرائيلي والقارئ بشكل عام - يأخذه في رحلة من المعلومات والتحليل المعمق والموضوعي عبر العديد من المعارض والأحداث الفنية المفصلية والمهمة في التأريخ لهذا الموضوع الحساس جداً والدال بعمق على السياقات

السياسية والاجتماعية لعمليات الإنتاج الفني في إسرائيل. عبر حوارات ومقابلات وتنظير ونصوص مرافقة للمعارض المهمة والأعمال الفنية الدالة وصور وجدل وتعقيب، يستعرض هذا الكتاب تاريخ الفن في إسرائيل وإشكالياته المتعلقة بالمكان والزمان وصيرورته بالتحليل وإثارة الأسئلة.

هـ و لا يعتمـ د أسـ لوب التأريـخ التسلسـ يي لمسـ ار الفـ ن هنـ اك بطريقـ قتليديـ ق مـن حيـث الزمـان، لكنـ ه يعـ ود إلى التاريـ خ بـ كل رشـ اقة كلمـا اقتـ ضى الأمـ ر، وهـ و بذلـ ك يقـ دم جـ ردة حسـاب لتاريـ خ كامـ ل مـن الفـن الإسرائيـ يي ومقدماتـ دون أن يغفـل السـياق الزمنـي الـ ذي تـم فيـ ه هـذا الإنتـ اج أه ذاك.

يبدأ بنا من معرض «فقر المادة» عام ١٩٨٦ بما هو معرض تأسيسي للمدرسة المركزية في الفن الإسرائيا، شم يذهب للأمام ويعود للوراء ويقفز إلى اللحظة المعاصرة شم يعود، وهكذا، دون أن يغفل تقديم المعلومات الضرورية

\* فنان تشكيلي.

125

ليا<u>نية</u> إسانيلية الكتــاب لا يــوُرخ للحقــل الفنــي فـي إســرائيل مــن وجهــة نظــر متضــرر كمــا هــو حــال الفلسـطيني والعربــي، ولا يعتمـد لغــة الأنــا والآخــر. إنــه دراســة ملفتــة تديــن المسـتعمر أيـّـا كان وإشــكالياته الفنيــة المعبــر عنهــا بقصــد أو بــدون قصــد لإدانــة الـذات المبدعــة علــى تخــوم الآخريــن.

للفهم والتحليل الموضوعي لهذه الممارسات.

يعتمد الكتاب إذًا منهج التحليل دون محاكمات مسبقة، والدراسة الموضوعية لهذه الممارسات الفنية التي رافقت تأسيس هذه الدولة وقيامها وصيرورتها من الناحية السياسية. وكأن الفن في هذه الدراسة يقدم من ناحية تاريخ هذا الكيان وصراعاته الداخلية وعلاقته مع المكان والجوار من ناحية ثانية. بالنسبة لي كفلسطيني وكفنان على الأقل أزعم أنني فهمت إسرائيل أكثر من خلال هذه الدراسة. واعتقد أن هذه النافذة - نافذة دراسة المجتمع؛ أي مجتمع، وتحولاته وإشكالياته من خلال الفن والممارسات المرافقة - هي أعمق وسيلة لفهم السياسة والتاريخ المؤسس لها.

### من فمك أدينك..

الكتاب لا يـؤرخ للحقـل الفنـي في إسرائيـل مـن وجهـة نظـر متـضرر كمـا هـو حـال الفلسـطيني والعربـي، ولا يعتمـد لغـة الأنـا والآخـر. إنـه دراسـة ملفتـة تديـن المسـتعمر أيـا كان وإشـكالياته الفنيـة المعـبر عنهـا بقصـد أو بـدون قصـد لإدانـة الـذات المبدعـة عـلى تخـوم الآخريـن. سـيكون هـذا الكتـاب مفيـدًا جـدًا باللغـة العبريـة واللغـة العربيـة بكل تأكيد وبـكل اللغـات المكنـة للقـارئ في أي مـكان، لفهـم هـذا التاريـخ والإحاطـة بـه. تاريـخ الإنتـاج الفنـي المعقـد في اللحظـة الاسـتعمارية بالـذات.

لو كنت سأكتب مقدمة تحتفي به لقدمت توصية بأن يُدرّس الكتاب لطلاب الفنون والدارسين في الحقال الثقافي والمعرفي في فلسطين والعالم العربي أيضًا، لما فيه من نماذج معرفية وتحليل فلسفي لمعنى الفن ودوره في صياغة النذات الفاعلة في التاريخ ورسم الحدود الفاصلة بين الفن كفعل جمال وخير وكونه أداة أحيانًا أداة للدفع عن الغلط وتبريره والتنظير له. الفن وهو يرصد صراعات الإنسان والهويات ويعبر عن المعنى العميق للوجود.

ستعرض الكتاب كما قلنا جملة من المعارض والأعمـال الفنيــة المهمــة والدالــة عــلى هــذه الإشــكاليات، يبــدأ في الثمانينات في معرض فقر المادة ١٩٨٦ ويتوج جدالًا مستمرًا لـم ينتـه إلى الآن. جـدال بـين أكثـر مـن مدرسـة فنية وتأسيس المدرسة التل أبيبيه نسبة إلى تل أبيب (ينحت الكاتب في كثير من المواضع مصطلحات جديدة، دالة وشيقة أرى من المفيد اعتمادها) بالدلالة والأسماء يأخذنا الكتاب إلى هذا المعرض كمفصل في تاريخ الفن في إسرائيل. يبدأ به الكتاب كمعرض وحدث مركزي لا تزال مفاعيله حاضرة إلى الآن، ويعود بنا إلى لحظة تأسيس المدارس المختلفة هناك والصراعات التي أقصت أو أدنت هــذا الأسـلوب الفنــي أو ذاك. ثــم يخطــو للأمــام وهكــذا حتى نستطيع أن نرسم صورة وخارطة للأعمال الفنية المفصلية في مدونة الفن في إسرائيل عبر استعراض مقاطع من الكتالوجات المرافقة للمعارض والنقد الفنى والجدال حولها، وكذا يشرح لنا الكتاب بالكلمات والصور الكثير من الأعمال الفنية والأفلام الدالة على هذه التحولات.

طبعًا في تاريخ الفن كله هناك معارض وأعمال فنية مهمة رسمت ملامح مرحلة معينة ولا يزال صدى مفاعيلها مدويًا. يعزز الكتاب أهمية معرض وأسلوب «فقر المادة» بالدليل بما يمثله من محاولة التأسيس لما يمكن اعتباره طابع الفن الإسرائيلي الخالص، هو يستخدم كلمة حقيقي هنا للدلالة على الفن الذي مثله المعرض وأنتجه على نحو خاص فنانون ولدوا في إسرائيل ولم يهاجروا إليها. معرض مفصلي بكل تأكيد من حيث المفهوم والدلالة. يقطع من حيث المنان والجغرافيا مع المدرسة الأوروبية بالفن التي وسمت جيل السابقين. معرض تبلور في المكان الجديد، إسرائيل.

جيل متنوع من الفنانين من مناطق وأعمار مختلفة يجمعهم أنهم ولدوا في إسرائيل في معرض واحد يحاول تمييز ما هو فن إسرائيلي خالص. بالمكان والزمان الخاص بهم، معرض يمثل التيار المركزي المهيمن

في الجدال والتنظير لهذه الممارسة الفنية أو تلك، لهذا الاختيار لتمثيل إسرائيل في هذا البينالي الدولي أو ذاك، في الدفاع عن هذه المدرسة أو تلك في النقد والنقد المضاد يعمل الكتاب على الحفر عن خلفيات هذه الجدالات وإرهاصاتها ودورها في صياغة ما بات يقدم كفن إسرائيلي والمعاني السياسية المراد الأخذ بها وتقديمها كمرافعة وجودية عن هذه الخيارات.

وما يعنيه من إقصاء آخرين، وما يعنيه من تمثيل أو محاولة تجاوز للحالة الاستعمارية المؤسسات والشخصيات المركزية، الفنانون واللاعبون في هذا المشهد يحاولون تفكيك المعضلة والتناقض بين الفن والممارسة الاستعمارية. بين بنية المجتمع والفنانين المنتجين والواقع.

في الجدال والتنظير لهذه الممارسة الفنية أو تلك، لهذا الاختيار لتمثيل إسرائيل في هذا البينالي الدولي أو ذاك، في الدفاع عن هذه المدرسة أو تلك في النقد والنقد المضاد يعمل الكتاب على الحفر عن خلفيات هذه الجدالات وإرهاصاتها ودورها في صياغة ما بات يقدم كفن إسرائيلي والمعاني السياسية المراد الأخذ بها وتقديمها كمرافعة وجودية عن هذه الخيارات.

ملفت جدًا هذا الجدال الداخلي ودلالاته التي تتجاوز حدود الانتصار لهذا الموقف أو ذاك من قبل ناقد أو مؤرخ فن وصانع معارض أو صحافي بين ما هو محلي وما هو عالمي بين ما هو إنساني وتقدمي وما هو بين ما هذه التخوم يرسم الكتاب صورة بانوراميه للحراك الفني في إسرائيل وهو يستعرض على الدوام أهم تلك المارسات التي طبعت هذه المرحلة أو تلك ومثلت إسرائيل رسميًا أو حضرت من قبل فنانين إسرائيليين في المحافل الفنية الدولية المهمة.

يستعرض الكتاب خيارات المتاحف ومراكز الفن ومؤسساته، والمدارس والكليات المختلفة وعلى رأسها

بيتسالئيل، ودور هذه المؤسسات والأفراد في رسم معالم الفن في إسرائيل وإشكالياته، خيارات الفنانين والجماعات الفنية ومقارباتهم في الاتصال مع الموضوع الفلسطيني والأرض، وسؤال المسألة اليهودية والحركة الصهيونية عن الدولة والسياسة والشرط الإنساني لإنتاج الفن، في مشهد فني غني ومعقد ومعبر إلى حد كبير عن مآلات السياسة والتاريخ في علاقة جدلية مع الفن العام وتاريخه، ليس في إسرائيل فقط كحالة دراسة وإنما في العالم بطريقة ما. أرى أن التجارب والأعمال الفنية اختيرت مهمة جدًا؛ أعمال يائيل بارتناه وسلسلة أفلامها الدالة، وكذا عموعة سالا مانكا وغيرها، والمؤسسات الفنية الفاعلة كلها ساهمت في صياغة هذا المشهد وقُدمت في الكتاب دون إغفال دور كل منها وإشكاليات حضورها ومحاولتها توصيل الأفكار والتأويل والتورية خلف جماليات وذكاء

اسم الكتاب مناسب جدًا وكذا معجم الأسماء والمراجع والفهارس. كل شيء موثق بطريقة علمية بدون شك، والكتاب بالمناسبة معد بطريقة ولغة شيقة جدًا، هذا كلّه يجعل منه كتابًا علميًا وموضوعيًا قبل أي شيء ويحفظ لصاحبه ولمركز «مدار» هذا الجهد المفيد.

رام الله -فلسطين ۲۶ كانون الثاني ۲۰۲۱

## إعداد: عبد القادر بدوي



מחפר ועיק

הודא אבו־מוך

אמיל חביבי בעברית

עמרות אידאולוגיות והשפעתן על

מינת 'האופסימטי,' אחטיה'

ו'סראי' אורעומס לעברית

מריבת ''אריא' אורעומס לעברית

اسم الكتاب: إميل حبيبي بالعبرية: المواقف الأيديولوجية وتأثيرها في كتابة «المتشائل» و «إخطية» و «السرايا» وترجمتها إلى العبرية تأليف: هدى أبو مخ الناشر: ماغنيس سنة النشر: ۲۰۲۲

في هذا الكتاب، تناقس هدى أبو مخ روايات المتشائل وإخطية والسرايا لإميل حبيبي، وترجمة أنطون شماس الثورية لها إلى اللغة العبرية في الفترة الواقعة بين عبيبي، وترجمة أنطون شماس الثورية لها إلى اللغة العبرية في الفترة الواقعة بين المحامد المجتمع اليهودي تغيرات سياسية وثقافية وانفتاحًا على إمكانية القراءة عن النكبة للمرة الأولى، من خلال هذا اللقاء الخاص بين واحد من أكبر الكتّاب الفلسطينيين وواحد من أهم المترجمين من العربية للعبرية. يحاول الكتاب فحص التفاعل بين الأصل والترجمة وبين المؤلف والمترجم، وكيف يتحدّى كل منهما الآخر ويؤثر في حدوده. كما تفحص أبو مخ استراتيجيات ترجمة شماس وتأثير آراءه السياسية على اختياراته كمترجم، وتسأل عن التغييرات التي حدثت في أعمال إميل حبيبي المذكورة نتيجة الترجمة والنشر، خاصة أنها تؤكد على علاقات القوة غير المتكافئة بين العبرية والعربية.



اسم الكتاب: ممارسة السياسة تأليف: دفنا ليئيل الناشر: يديعوت أحرنوت سنة النشر: ۲۰۲۲ عدد الصفحات: ۳۰۰

تستعرض دفنا ليئيل - وهي صحافية ومراسلة ومعلّقة سياسية في القناة ١٢ العبرية - وضع النظام السياسي في إسرائيل، بدءًا من دخول النظام السياسي برمّته في دوامة خلال السنوات الماضية، وتبنّي كل من اليمين واليسار الإسرائيلي توجّها جديدًا، وتعرّض الأحزاب العربية والحريدية للاهتزاز، وتأثير التطور الكبير لوسائل التواصل الاجتماعي على السياسيين بحيث دفعتهم لتبنّي نمانج وآليات عمل جديدة. من ناحية أخرى يفحص الكتاب نظرة القيادات السياسية الإسرائيلية لإسرائيل بعد ٥٠ أو ١٠٠ عام ووجهتها، كما يتناول العمليات المعمّقة البعيدة عن نظر الجمهور في الكواليس، وتأثير الجهات المختلفة في القرار الإسرائيلي مثل الكابينيت، وآليات عمل جماعات الضغط المختلفة في اتخاذ القرارات. وتستعرض موضوعات مثل ما إذا كان بالفعل النظام السياسي الإسرائيلية أكثر فسادًا من ذي قبل. فكرة الكتاب تستند للبودكاست الإسرائيلي الشهير «ممارسة السياسي» الدي تمكّن من جذب ملايين المستمعين في إسرائيل وخارجها.



بريطانــي لمنـع اتفـاق سـري بيـن الحكومــة البولنديــة وألمانيـا النازيــة تأليف: يعقوب بلكوف الناشر: ماغنيس سنة النشر: ۲۰۲۲ عدد الصفحات: ۳۵۳

اســم الكتــاب: بيــن هتلــر وتشرشــل: عميــلان يهوديــان ومجهــود اســتخباراتي

يستعرض هذا الكتاب وجهًا غير معروف في تاريخ الحرب العالمية الثانية، ويكشف عن محاولات مسؤول حكومي بولندي التحدث من قيادة الرايخ الثالث وجهود ناجحة من قبل الاستخبارات البريطانية لإفشال هذه الحوارات، من خلال سرد قصة شخصية ليهوديين من مواليد بولندا، الأول توسّط في المحادثات والثاني ساعد في الحصول على معلومات» للقبض على الوسيط ابن شعبه .. وقتله لاحقًا فيها بدون محاكمة». من خلال ما ورد في الكتاب من تحليل دقيق لتقارير الجواسيس والدبلوماسيين البولنديين والبريطانيين والمروس التي يُكشف عنها في الكتاب لأول مرة، أصبح من الممكن الاطلاع على الاتصالات السرية للحكومة البريطانية مع كل من ألمانيا النازية والاتحاد السرونيةي السريات العلاقات الدولية عمومًا.



اسم الكتاب: إسرائيل الثانية: البشرى السارة والظلم المرّ تأليف: أفيشاي بن حاييم الناشر: يديعوت أحرنوت سنة النشر: ۲۰۲۲ عدد الصفحات: ٤٦٦

يستعرض أفيشاي بن حاييم - وهو أحد كبار الصحافيين والمعلّقين في مجاله، وأحد أبرز علماء الأرثوذكسية المتطرفة وحركة شاس الشرقية - مفهوم «إسرائيل الثانية»، ويصف في الكتاب قصة اليهود الشرقيين في إسرائيل بين البشرى السارة (الحلوة) لإسرائيل الثانية وقصة قمعها والتنكيل بها. حيث أن إسرائيل الثانية هي الرحلة بين الاضطهاد والشرقيين في إسرائيل، الانتقال من الحلو إلى المرّ، وهي رحلة تُعبر بحسب الكاتب عن شعور العديد من الأجيال في إسرائيل لكن لم تُصغ بشكل مناسب، على حدّ تعبيره.



اسم الكتاب: دبلوماسية الحل النهائي تأليف: إيريت دوبلون- كنبل الناشر: ماغنيس سنة النشر: ۲۰۲۲ عدد الصفحات: ٤٣٢

يتناول هذا الكتاب تاريخ اليهود الألان خلال الهولوكوست ودور وزارة الخارجية النازية فيها. يستعرض الكتاب 175 وثيقة كتبت على يد دبلوماسيين من ألمانيا النازية أو موجّهة إليها تُرجمت وأضيفت في سياق السرد التاريخي. تتناول الوثائق عمليات التجريد المدني والاقتصادي لليهود الألمان والتهجير القسري والإبادة والترحيل، وردود الفعل اليهود الألمان وردود الفعل من خارج ألمانيا، ودور وزارة الخارجية الألمانية في ذلك.



اسم الكتاب: تصريح العبور تأليف: ميدان بار الناشر: يديعوت أحرنوت سنة النشر: ۲۰۲۲ عدد الصفحات: ۳۲۸

يتحدّث الكاتب عن تجربت كطيار في سلاح الجو الإسرائيلي. شارك في الاعتداءات الجوية على الأراضي اللبنانية المحتلة؛ إذ شارك في قصف عشرات المواقع داخل الأراضي اللبنانية المحتلة خلال تسعينيات القرن المنصرم، ويصف فيها مشاعر الخوف والوحدة وما يسميه «الشجاعة» و»التضحية» داخل قمرة القيادة والالتزام بالأوامر العسكرية. من ناحية أخرى، يستعرض الكاتب تجربته في إنقاذ أحد ضباط وحدة جولاني كان قد أُصيب بجراح خطيرة في وضع معقّد عسكريًا، حيث تواجد الضابط داخل مجمع تجاري ضيق ومُفخخ، وكيف عرض نفسه للخطر لإنقاذه. كما يحاول ميدان بار فهم تداعيات الخدمة الطويلة في لبنان على القوات البرية والجوية لجيل كامل من الإسرائيليين وتأثير ذلك على المجتمع الإسرائيليالي ولما المحاليين بعد أن حصل على منصب رئيس جمعية الطيارين في إسرائيل وطيار في شركة الحاليين بعد أن حصل على منصب رئيس جمعية الطيارين في إسرائيل وطيار في شركة إلى حالة الإسرائيلية للطيران.

relations in the case of Palestine, using tools of analysis and an arsenal of theoretical concepts proposed by relevant studies

In the Archive section, Malek Samarah provides a compilation of lectures and conversations between Brandeis, Balfour, Woodrow Wilson, and George Graham, unveiling the United States pressure on Britain to accept the annexation of the Litani River and Mount Hermon to Israel. In the book review section, Khaled Hourani provides a critical review of Muhammad Jabali's\_WH *Entrapment of the Place: A Critical Study of Fines Art in Israel*, published by the Israeli Forum for Israeli Studies (MADAR) in May 2022. In addition to Zionist Literature, the Library section provides a review of key Israeli publications

Raef Zreik

waiting for it there. Against this background, this issue is entitled: *Palestinian Coastal Cities:* .Colonisation, Neoliberalism and Resistance

In focus of this issue, Amir Makhoul sheds light on the transformations that have been seen in the Haifa city against the backdrop of declining Palestinian political organisation in a highly politicised city. Following a critical overview of the concepts that characterise Haifa as a "mixed" city, Makhoul critically elaborates on the policy of "coexistence" as a tool of political control and engineering. In her valuable article, Michal Hass explores the ongoing process of elimination in the city of Yafa (Jaffa). In the neoliberal age, however, elimination takes on a more brutal form through the logics of gentrification and urban renewal. Here, colonial structures overlap with the neoliberal market policies. These intersections are presented in more detail by Yael Shmaryahu-Yeshurun and Daniel Monterescu, who concentrate on the history of Torah Nucleus in the Jaffa city. Based on their ongoing research on Torah Nucleus activities, Yeshurun and Monterescu conclude that these nucleuses has given rise to a new model of gentrification, which is grounded in national intolerance, distinct from the commonly known liberal gentrification elsewhere

Yara Sa'di proposes that "demolition" may be used as a research methodology to disclose the fate of Palestinian heritage buildings, which have been Judaized in different ways. From the perspective of Sa'di, demolition as an approach uncovers the structures of violence against Palestinians and provides a means to trace and link attempts to erase the Palestinian space in spite of different policies and identities of colonisers. In his interesting article, Muhammad Halim takes us to a coffee shop in the city of Lydda, an active scene of a key and large-scale project for settling the hearts. Through a combination of violence and planning schemes, Torah Nucleus "occupies" Lydda and reimposes Zionist control over the city neighbourhoods. Khaldoun Barghouthi's contribution has its focus on the "flag march". Organised annulally by the settler movement in the streets of Jerusalem, the march commemorate the occupation of the eastern part of the city. Barghouthi provides an account of the historical context of the evolution of the flag march as well as transformations of this "religious Zionist celebration" right down to its current form

This issue also includes a distinctive collection of contributions. In her article translated from English, Nago Wolff focuses on the arbitrary divorcement of Holocaust education from human rights in Israel. The former would not have occurred without the license and justification for violating human rights, which permitted killing, incinerating, and displacing the Jews. However, Israel excludes any authentic discussion of human rights when the Holocaust is taught, depriving students of the ability to understand the devastating repressive potential of modern political regimes, such as Israel, where they live. Therefore, students who study the Holocaust find it difficult to criticise Israel's policies towards Palestinians. Moshe Behar and Zvi Ben-Dor reintroduce the "Mizrahi question" within Zionism in light of a Paris exhibition on the history of Mizrahi Jews. They accuse the exhibition in normalizing the State of Israel. Behar and Ben-Dor remind the readers of the real history of the Mizrahi Jews as a primary, rather than secondary, victim of Zionist settler colonialism. Walid Habbas presents a methodological-theoretical article to introduce borders and borderland studies. In a form of a literature review, Habbas's paper attempts to expand the discussion of the colonised-coloniser

# Editorial

### Mixed" coastal cities: Judaization and its confrontation"

#### Introduction

This issue of *Qadaya Israeliya* (*Israeli Affairs*) has its focus on renewed settlement activity within Palestinian coastal cities. With the majority of the indigenous population displaced in 1948, an Arab Palestinian minority has remained in these cities. Namely, in Jaffa, Haifa, Lydda, and Acre, Palestinians have sought to maintain their identity and served as guardians of the memory of the place. The May 2021 uprising and consequent confrontations unveiled deep national, social, and economic rifts within Palestinian coastal cities. So-called "mixed cities" in the Israeli discourse, the fact that these urban centres are inhabited by both Arabs and Jews has been promoted as an expression of tolerance and a calm life together. Over the past two decades, these rifts have been compounded further by systematic Israeli constraints on Palestinians in coastal cities. Restrictions combine settler Torah Nucleus (premised on settling the hearts), Jewish capital (applying creeping gentrification), Israeli municipalities (controlling the right to housing), and the political level (imposing top-down planning schemes). Each from their own position, these actors implement Judaization policies, which directly or indirectly seek to transfer Palestinians from coastal cities or make their social life impossible

Through the Torah Nucleus (in Hebrew: Garin Torani) propagated by the settler movement in the hills of occupied West Bank, restoring ideological Zionist settlement activity within Israel carries important implications, unequivocally revealing the essence of settler-colonial Zionism, namely, to seize more land in the occupied West Bank, Jerusalem, and within Israel proper. Along this vein, the settler paradigm developed in Kiryat Arba' in Hebron, for example, is transformed into a model of settlement activity across Palestinian coastal cities. Importing these settler practices from the West Bank reflects a dilution of the Green Line. It means that the process of occupation is reciprocal: Israel occupies and settles in the West Bank hills. By contrast, the settlement movement is coming back to occupy Israel. For some people in Israel, the continued presence of Palestinians in the coastal cities suggests that the occupation of these communities in 1948 has not been completed yet. There is a need to prove the Jewish existence in these cities anew, signalling a new stage in the conflict between Palestinians and Israel. Taking the battle to the heart of Palestinian coastal cities inside the Green Line is indicatives of this shift in conflict. The question of Palestine has become intrinsic in Israel. With the boundaries breaking down and the Green Line fading away, the conflict over the essence of Israel and the future of Palestine have turned to be two sides of the same coin. After it had defeated Arab capitals, Israel went back to look for its essence, but has found Palestine